
                                                                         

	
Received:	November	13,	2025	–	Revised:	November	30,	2025	-	Accepted:	Desember	29,	2025	-	Published	online:	
January	10,	2026	  

   Page 152 

 
 

Original Article 
 
 

Sejarah Perkembangan Ilmu: Relasi Agama dan Sains 
 

Ahmad Imron Zamzami1 🖂, Imam Bahauddin2 , Ahmad Faruq3, Asnawan4 

1,2,3Universitas Al-Falah As-Sunniyah Kencong, Indonesia, 
Korespondensi Author: imronzamzami98@gmail.com, bahauddin88@gmail.com, 
ahmadfaruqpugerjember@gmail.com, asnawan@uas.ac.id 

 
Abstrak: 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara historis dan filosofis 
relasi antara agama dan sains dalam lintasan sejarah perkembangan ilmu 
pengetahuan. Latar belakang kajian ini berangkat dari perdebatan panjang 
antara paradigma keagamaan dan paradigma ilmiah yang sering dianggap 
berlawanan, padahal dalam konteks sejarah Islam klasik keduanya justru 
menunjukkan hubungan yang harmonis dan integratif. Penelitian ini 
menggunakan metode kualitatif-deskriptif dengan pendekatan historis dan 
filosofis. Data dikumpulkan melalui studi pustaka terhadap karya-karya 
klasik dan kontemporer yang relevan, seperti Al-Kindi, Ibnu Sina, Al-Farabi, 
Al-Ghazali, hingga pemikir modern seperti Ian G. Barbour, Syed Muhammad 
Naquib Al-Attas, Ismail Raji al-Faruqi, dan Seyyed Hossein Nasr. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa relasi antara agama dan sains mengalami 
tiga pola utama: (1) integratif pada masa peradaban Islam klasik, di mana 
wahyu dan akal dipandang saling melengkapi; (2) konflik pada masa modern 
Eropa yang ditandai oleh sekularisasi ilmu dan marginalisasi nilai-nilai 
spiritual; serta (3) rekonstruktif pada era kontemporer, ketika muncul 
kembali kesadaran akan pentingnya dialog dan integrasi antara keduanya. 
Temuan ini memperlihatkan bahwa konflik antara agama dan sains 
bukanlah keniscayaan epistemologis, melainkan hasil dari perubahan 
paradigma dan konteks sosial tertentu. Penelitian ini menyimpulkan bahwa 
model relasi ideal antara agama dan sains adalah dialogis dan integratif, di 
mana agama berfungsi memberikan landasan moral dan tujuan spiritual 
bagi sains, sementara sains memperkaya pemahaman manusia terhadap 
tanda-tanda kebesaran Tuhan. Dengan demikian, paradigma integratif-
tauhidik dalam Islam dapat menjadi dasar konseptual bagi pembangunan 
ilmu pengetahuan modern yang beretika, berkeadilan, dan berorientasi pada 
kemaslahatan manusia.  

Keywords: Integrasi keilmuan, Agama dan sains, sejarah ilmu 
pengetahuan, Sejarah ilmu. 

 

e-XXXX-XXXX 
 

O
rig

in
al

 A
rti

cl
e 

mailto:imronzamzami98@gmail.com
mailto:bahauddin88@gmail.com
mailto:ahmadfaruqpugerjember@gmail.com


                                                                         

	
Received:	November	13,	2025	–	Revised:	November	30,	2025	-	Accepted:	Desember	29,	2025	-	Published	online:	
January	10,	2026	  

   Page 153 

Pendahuluan 
Ilmu pengetahuan dan agama merupakan dua kekuatan utama yang membentuk 

sejarah peradaban manusia. Keduanya memiliki tujuan yang sama, yakni mencari 
kebenaran dan memberikan makna terhadap realitas kehidupan, meskipun dengan 
pendekatan yang berbeda. Dalam sejarah perkembangan ilmu, hubungan antara agama 
dan sains mengalami dinamika yang panjang dan kompleks, mulai dari masa 
harmonisasi hingga fase konflik dan upaya rekonsiliasi kembali pada era modern. Pada 
masa Yunani Kuno, ilmu pengetahuan tumbuh dalam konteks filsafat yang masih 
menyatu dengan pandangan religius dan metafisik. Pemikiran tokoh seperti Plato dan 
Aristoteles menunjukkan bahwa pencarian ilmiah tidak dapat dipisahkan dari 
pertanyaan tentang hakikat keberadaan dan tujuan kosmos. Pandangan ini kemudian 
diwarisi dan dikembangkan oleh para ilmuwan Muslim pada masa keemasan Islam, 
seperti Al-Farabi, Ibn Sina, dan Al-Ghazali, yang berupaya mengintegrasikan wahyu dan 
akal dalam satu sistem pengetahuan. Ilmu dalam Islam memiliki dimensi spiritual 
karena berpijak pada konsep tauhid, yakni kesatuan antara Tuhan, alam, dan manusia.  

Namun, memasuki abad ke-16 dan 17, Eropa mengalami apa yang dikenal sebagai 
Revolusi Ilmiah. Perkembangan metode empiris oleh tokoh seperti Francis Bacon, 
Galileo Galilei, dan Isaac Newton menandai lahirnya sains modern yang bersifat 
mekanistik dan sekuler. Sejak saat itu, agama dan sains sering diposisikan dalam 
kerangka konflik (Nasr, 1987).  Adanya pertentangan inheren antara otoritas gereja dan 
kebebasan ilmiah (Drapper,1875). Namun, pandangan ini kemudian dikritik oleh John 
Hedley Brooke (1991) dalam Science and Religion: Some Historical Perspectives, yang 
menunjukkan bahwa relasi antara agama dan sains tidak selalu bersifat antagonistik, 
melainkan bersifat historis, kontekstual, dan multidimensi.  

Memasuki abad ke-20, muncul kesadaran baru di kalangan ilmuwan dan teolog 
bahwa antara agama dan sains dapat dibangun hubungan dialogis dan saling 
melengkapi. Empat model hubungan agama dan sains, yaitu konflik, independensi, 
dialog, dan integrasi. Pendekatan integratif ini juga menjadi semangat baru dalam upaya 
mengatasi dikotomi pengetahuan yang terlalu rasionalistik di era modern. Sinergi antara 
sains dan teologi penting agar manusia tidak kehilangan arah spiritual dalam kemajuan 
teknologi dan ilmu pengetahuan.(Barbour,1990). Berdasarkan uraian tersebut, dapat 
disimpulkan bahwa memahami sejarah perkembangan ilmu dari perspektif relasi antara 
agama dan sains merupakan hal penting untuk membangun paradigma keilmuan yang 
utuh. Kajian ini bukan hanya bertujuan menelusuri perjalanan historis hubungan 
keduanya, tetapi juga menemukan relevansinya bagi pengembangan ilmu pengetahuan 
yang berlandaskan nilai-nilai moral, spiritual, dan kemanusiaan di era kontemporer.   

 
Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode historis-
filosofis. Tujuan penelitian adalah menelusuri dan menganalisis dinamika hubungan 
antara agama dan sains dalam sejarah perkembangan ilmu pengetahuan, mulai dari 
masa Yunani Kuno, peradaban Islam klasik, hingga era modern. Data dikumpulkan 
melalui studi pustaka (library research) dengan langkah-langkah membaca, 
mengidentifikasi, dan mengklasifikasi literatur berdasarkan periode dan tema relasi 
agama–sains. Analisis data dilakukan menggunakan analisis isi (content analysis) serta 
analisis historis-komparatif untuk menafsirkan perubahan paradigma hubungan agama 
dan sains secara kronologis. Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber dan 
pembacaan hermeneutik, yaitu menafsirkan teks dengan mempertimbangkan konteks 

O
rig

in
al

 A
rti

cl
e  

 



                                                                         

	
Received:	November	13,	2025	–	Revised:	November	30,	2025	-	Accepted:	Desember	29,	2025	-	Published	online:	
January	10,	2026	  

   Page 154 

sosial dan keagamaan pada zamannya. 

Hasil dan Pembahasan 
Awal Perkembangan Ilmu: Rasionalisme dan Pemisahan dari Agama 

Perkembangan ilmu pengetahuan berawal pada masa Yunani Kuno, ketika para 
filsuf seperti Thales, Plato, dan Aristoteles mulai menggunakan rasio (logos) untuk 
memahami alam semesta. Pendekatan ini menandai pergeseran dari penjelasan 
mitologis menuju penalaran rasional dan logis. Pemikiran Yunani memberikan dasar 
epistemologis bagi sains modern melalui metode deduktif dan sistematis, meskipun 
masih mengandung unsur metafisika. 

Pada masa ini, relasi antara agama dan sains belum tampak jelas, karena ilmu 
masih dianggap bagian dari filsafat yang mencari hakikat kebenaran tanpa keterikatan 
pada sistem keagamaan tertentu (Crombie, 1959). Dengan demikian, fase awal 
perkembangan ilmu menunjukkan munculnya sains sebagai disiplin rasional yang mulai 
berdiri sendiri, namun belum sepenuhnya terlepas dari keyakinan spiritual. 

Masa Keemasan Islam: Integrasi Wahyu dan Akal 
Pada abad ke-8 hingga ke-13 M, peradaban Islam menunjukkan integrasi 

harmonis antara wahyu dan akal. Para ilmuwan Muslim seperti Al-Kindi, Al-Farabi, Ibn 
Sina, Ibn Rusyd, dan Al-Biruni memandang ilmu sebagai sarana untuk mengenal Tuhan 
melalui ciptaan-Nya. Ilmu pada masa ini bersifat sacred science, yakni ilmu yang 
berlandaskan nilai spiritual dan bertujuan mengantarkan manusia pada pemahaman 
kebesaran Allah. Misalnya, Al-Biruni menerapkan metode observasi dan eksperimen 
dalam kajian geografi dan astronomi, menunjukkan bahwa Islam mendorong 
penggunaan akal secara aktif, sejalan dengan wahyu (Nasr, 1987). 

Integrasi ilmu dan agama pada masa ini menciptakan epistemologi tauhid, yaitu 
pandangan bahwa semua pengetahuan harus mengarah pada pengenalan terhadap 
Allah. Sumbangan ilmuwan Muslim ini juga menjadi fondasi bagi sains modern di Eropa, 
misalnya metode observasi dan eksperimen Ibn al-Haytham dalam optika (Saliba, 
2007). 

Era Modern: Sekularisasi dan Konflik Epistemologis 
Revolusi Ilmiah di Eropa (abad ke-16 hingga ke-18) membawa paradigma baru. 

Tokoh seperti Francis Bacon, Galileo Galilei, dan Newton menekankan metode empiris 
berbasis observasi dan eksperimen. Sekularisasi ilmu memisahkan sains dari agama, 
sehingga fenomena alam dijelaskan tanpa referensi ke wahyu. Meskipun demikian, 
konflik antara agama dan sains tidak absolut. Newton, misalnya, tetap melihat hukum-
hukum alam sebagai manifestasi kebijaksanaan Ilahi. Secara umum, sains modern 
berkembang dalam kerangka pemisahan dari dogma keagamaan, sementara positivisme 
abad ke-19 menegaskan bahwa hanya pengalaman empiris yang dianggap sahih, dan 
metafisika serta teologi tidak termasuk ilmu yang valid (Brooke, 1991; Barbour, 1990). 

Era Kontemporer: Rekonsiliasi dan Dialog Baru 
Memasuki abad ke-20, muncul kesadaran bahwa sains tidak sepenuhnya bebas 

nilai dan dipengaruhi paradigma sosial dan historis (Kuhn, 1962). Barbour (1990) 
mengemukakan empat model relasi agama-sains: konflik, independensi, dialog, dan 
integrasi. Model integrasi dianggap paling konstruktif karena memungkinkan agama 
memberikan dasar etis dan makna spiritual, sementara sains menyediakan metode 



                                                                         

	
Received:	November	13,	2025	–	Revised:	November	30,	2025	-	Accepted:	Desember	29,	2025	-	Published	online:	
January	10,	2026	  

   Page 155 

rasional untuk memahami realitas. Dalam tradisi Islam modern, tokoh seperti Syed 
Muhammad Naquib al-Attas dan Ismail Raji al-Faruqi menekankan konsep Islamisasi 
ilmu. Al-Attas (1995) menegaskan bahwa krisis ilmu modern muncul karena hilangnya 
adab orientasi moral dan spiritual dalam aktivitas ilmiah. Al-Faruqi (1982) menekankan 
pentingnya epistemologi berbasis tauhid untuk mengarahkan ilmu agar bermanfaat bagi 
kemanusiaan. 

Fenomena empiris mendukung hal ini. Pada masa Abbasiyah, penerjemahan karya 
ilmiah Yunani ke Arab tidak hanya sekadar transfer pengetahuan, tetapi juga 
transformasi epistemologis yang mengintegrasikan rasionalitas dan nilai spiritual. 
Model ini berbeda dengan sains Barat modern yang memisahkan pengetahuan dari nilai. 
Contoh kontemporer terlihat dalam bioetika, di mana dialog antara prinsip ilmiah dan 
etika agama penting untuk menjaga martabat manusia dan keberlanjutan lingkungan  
(Nasr, 1996). 

Kesimpulan 

Kajian ini menunjukkan bahwa hubungan antara agama dan sains dalam sejarah 
perkembangan ilmu pengetahuan bersifat dinamis, historis, dan multidimensi. Relasi 
keduanya tidak selalu berjalan dalam pola konflik sebagaimana sering diasumsikan 
dalam paradigma modern Barat, melainkan mengalami berbagai fase yang 
mencerminkan konteks sosial dan epistemologis zamannya. Pada masa Yunani Kuno, 
sains tumbuh dalam bingkai filsafat yang masih terhubung dengan dimensi metafisis 
dan religius. Tradisi ini kemudian diwarisi dan disempurnakan oleh peradaban Islam 
klasik yang menampilkan model integratif antara wahyu dan akal. Ilmu dipahami 
sebagai sarana untuk mengenal Tuhan melalui tanda-tanda alam (ayat kauniyyah). 
Peradaban Islam menjadi bukti historis bahwa agama dapat berfungsi sebagai sumber 
inspirasi dan landasan etis bagi kemajuan sains.  

Sebaliknya, dalam konteks Eropa modern, Revolusi Ilmiah menandai munculnya 
paradigma empiris dan mekanistik yang memisahkan sains dari otoritas agama. 
Sekularisasi ilmu yang terjadi selanjutnya menimbulkan krisis makna dan etika dalam 
perkembangan pengetahuan. Namun demikian, kesadaran baru pada abad ke-20 
melalui teori paradigma ilmiah (Kuhn) dan model relasi agama–sains (Barbour) 
menunjukkan adanya pergeseran menuju pendekatan dialogis dan integratif. Dari hasil 
analisis historis dan filosofis dapat disimpulkan bahwa hubungan ideal antara agama 
dan sains bukanlah konflik atau dominasi salah satu, melainkan dialog dan integrasi. 
Agama memberikan landasan moral, spiritual, dan tujuan etis bagi sains, sementara 
sains berkontribusi dalam memahami manifestasi kebesaran Tuhan melalui penelaahan 
empiris terhadap alam. Dalam kerangka ini, paradigma integratif-tauhidik sebagaimana 
dikembangkan oleh para pemikir Islam kontemporer (Al-Attas, Al-Faruqi, Nasr) 
menjadi model konseptual yang relevan bagi pembangunan ilmu pengetahuan masa 
kini.  

Oleh karena itu, rekonstruksi relasi antara agama dan sains merupakan tugas 
keilmuan sekaligus etis untuk membangun peradaban yang seimbang antara rasionalitas 
dan spiritualitas. Sains yang berorientasi pada nilai-nilai keagamaan akan lebih mampu 
menuntun manusia menuju kemajuan yang beradab, bertanggung jawab, dan 
berkeadilan terhadap sesama serta lingkungan. 

 
 
 



                                                                         

	
Received:	November	13,	2025	–	Revised:	November	30,	2025	-	Accepted:	Desember	29,	2025	-	Published	online:	
January	10,	2026	  

   Page 156 

Saran 
Berdasarkan temuan tersebut, pengembangan ilmu pengetahuan masa kini 

sebaiknya mempertimbangkan dimensi etis dan spiritual agar sains tidak semata 
menjadi instrumen teknis, tetapi juga sarana pengembangan karakter dan kesadaran 
moral. Pendidikan dan kurikulum ilmu pengetahuan perlu mengintegrasikan nilai-nilai 
keagamaan sehingga ilmuwan dan praktisi sains dapat berpikir secara holistik. Dialog 
interdisipliner antara ilmuwan dan pemikir agama juga penting untuk membangun 
paradigma ilmu yang seimbang, terutama dalam menghadapi isu bioetika, teknologi, 
dan lingkungan. Implementasi paradigma integratif-tauhidik dapat dijadikan pedoman 
bagi lembaga pendidikan dan penelitian Islam, menjadikan wahyu sebagai sumber nilai 
dan sains sebagai sarana implementasinya agar hasil penelitian tetap berorientasi pada 
kemaslahatan manusia dan lingkungan. Selain itu, penelitian empiris lebih lanjut 
diperlukan untuk mengevaluasi efektivitas integrasi agama dan sains dalam praktik 
ilmiah modern, khususnya dalam konteks globalisasi pengetahuan dan revolusi 
teknologi. 

 
Daftar Pustaka 
Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: 

ISTAC.  
Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of Knowledge: General Principles and Workplan. 

Herndon: IIIT.  
Barbour, I. G. (1990). Religion in an Age of Science. New York: HarperCollins.  
Brooke, J. H. (1991). Science and Religion: Some Historical Perspectives. Cambridge: 

Cambridge University Press.  
Crombie, A. C. (1959). Medieval and Early Modern Science. London: Harvard University 

Press.  
Draper, John William. (1875). History of the Conflict between Religion and Science. D. 

Appleton and Company. 
Kuhn, T. S. (1962). The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of 

Chicago Press.  
Nasr, S. H. (1987). Science and Civilization in Islam. Cambridge: Harvard University 

Press.  
Nasr, S. H. (1996). Religion and the Order of Nature. Oxford: Oxford University Press.  
Saliba, G. (2007). Islamic Science and the Making of the European Renaissance. MIT 

Press 
 
 
 
 
 
 
 

 


