<
Q
)
=
<
i
=
2
g
@)

e-XXXX-XXXX

Original Article

Sejarah Perkembangan Ilmu: Relasi Agama dan Sains

Ahmad Imron Zamzami' ®, Imam Bahauddin? , Ahmad Faruq3, Asnawan#
v230niversitas Al-Falah As-Sunniyah Kencong, Indonesia,

Korespondensi Author: imronzamzamigo8 @gmail.com, bahauddin88 @gmail.com,
ahmadfarugpugerjember@gmail.com, asnawan@uas.ac.id

Abstrak:

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara historis dan filosofis
relasi antara agama dan sains dalam lintasan sejarah perkembangan ilmu
pengetahuan. Latar belakang kajian ini berangkat dari perdebatan panjang
antara paradigma keagamaan dan paradigma ilmiah yang sering dianggap
berlawanan, padahal dalam konteks sejarah Islam klasik keduanya justru
menunjukkan hubungan yang harmonis dan integratif. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif-deskriptif dengan pendekatan historis dan
filosofis. Data dikumpulkan melalui studi pustaka terhadap karya-karya
klasik dan kontemporer yang relevan, seperti Al-Kindi, Ibnu Sina, Al-Farabi,
Al-Ghazali, hingga pemikir modern seperti Ian G. Barbour, Syed Muhammad
Naquib Al-Attas, Ismail Raji al-Faruqi, dan Seyyed Hossein Nasr. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa relasi antara agama dan sains mengalami
tiga pola utama: (1) integratif pada masa peradaban Islam klasik, di mana
wahyu dan akal dipandang saling melengkapi; (2) konflik pada masa modern
Eropa yang ditandai oleh sekularisasi ilmu dan marginalisasi nilai-nilai
spiritual; serta (3) rekonstruktif pada era kontemporer, ketika muncul
kembali kesadaran akan pentingnya dialog dan integrasi antara keduanya.
Temuan ini memperlihatkan bahwa konflik antara agama dan sains
bukanlah keniscayaan epistemologis, melainkan hasil dari perubahan
paradigma dan konteks sosial tertentu. Penelitian ini menyimpulkan bahwa
model relasi ideal antara agama dan sains adalah dialogis dan integratif, di
mana agama berfungsi memberikan landasan moral dan tujuan spiritual
bagi sains, sementara sains memperkaya pemahaman manusia terhadap
tanda-tanda kebesaran Tuhan. Dengan demikian, paradigma integratif-
tauhidik dalam Islam dapat menjadi dasar konseptual bagi pembangunan
ilmu pengetahuan modern yang beretika, berkeadilan, dan berorientasi pada
kemaslahatan manusia.

Keywords: Integrasi keilmuan, Agama dan sains, sejarah ilmu
pengetahuan, Sejarah ilmu.

Received: November 13, 2025 — Revised: November 30, 2025 - Accepted: Desember 29, 2025 - Published online:

January 10, 2026

Page 152


mailto:imronzamzami98@gmail.com
mailto:bahauddin88@gmail.com
mailto:ahmadfaruqpugerjember@gmail.com

Pendahuluan

Ilmu pengetahuan dan agama merupakan dua kekuatan utama yang membentuk
sejarah peradaban manusia. Keduanya memiliki tujuan yang sama, yakni mencari
kebenaran dan memberikan makna terhadap realitas kehidupan, meskipun dengan
pendekatan yang berbeda. Dalam sejarah perkembangan ilmu, hubungan antara agama
dan sains mengalami dinamika yang panjang dan kompleks, mulai dari masa
harmonisasi hingga fase konflik dan upaya rekonsiliasi kembali pada era modern. Pada
masa Yunani Kuno, ilmu pengetahuan tumbuh dalam konteks filsafat yang masih
menyatu dengan pandangan religius dan metafisik. Pemikiran tokoh seperti Plato dan
Aristoteles menunjukkan bahwa pencarian ilmiah tidak dapat dipisahkan dari
pertanyaan tentang hakikat keberadaan dan tujuan kosmos. Pandangan ini kemudian
diwarisi dan dikembangkan oleh para ilmuwan Muslim pada masa keemasan Islam,
seperti Al-Farabi, Ibn Sina, dan Al-Ghazali, yang berupaya mengintegrasikan wahyu dan
akal dalam satu sistem pengetahuan. Ilmu dalam Islam memiliki dimensi spiritual
karena berpijak pada konsep tauhid, yakni kesatuan antara Tuhan, alam, dan manusia.

Namun, memasuki abad ke-16 dan 17, Eropa mengalami apa yang dikenal sebagai
Revolusi Ilmiah. Perkembangan metode empiris oleh tokoh seperti Francis Bacon,
Galileo Galilei, dan Isaac Newton menandai lahirnya sains modern yang bersifat
mekanistik dan sekuler. Sejak saat itu, agama dan sains sering diposisikan dalam
kerangka konflik (Nasr, 1987). Adanya pertentangan inheren antara otoritas gereja dan
kebebasan ilmiah (Drapper,1875). Namun, pandangan ini kemudian dikritik oleh John
Hedley Brooke (1991) dalam Science and Religion: Some Historical Perspectives, yang
menunjukkan bahwa relasi antara agama dan sains tidak selalu bersifat antagonistik,
melainkan bersifat historis, kontekstual, dan multidimensi.

Memasuki abad ke-20, muncul kesadaran baru di kalangan ilmuwan dan teolog
bahwa antara agama dan sains dapat dibangun hubungan dialogis dan saling
melengkapi. Empat model hubungan agama dan sains, yaitu konflik, independensi,
dialog, dan integrasi. Pendekatan integratif ini juga menjadi semangat baru dalam upaya
mengatasi dikotomi pengetahuan yang terlalu rasionalistik di era modern. Sinergi antara
sains dan teologi penting agar manusia tidak kehilangan arah spiritual dalam kemajuan
teknologi dan ilmu pengetahuan.(Barbour,1990). Berdasarkan uraian tersebut, dapat
disimpulkan bahwa memahami sejarah perkembangan ilmu dari perspektif relasi antara
agama dan sains merupakan hal penting untuk membangun paradigma keilmuan yang
utuh. Kajian ini bukan hanya bertujuan menelusuri perjalanan historis hubungan
keduanya, tetapi juga menemukan relevansinya bagi pengembangan ilmu pengetahuan
yang berlandaskan nilai-nilai moral, spiritual, dan kemanusiaan di era kontemporer.

©
=
L=
<
—
s
.8
50
§E
@)

Metode
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode historis-

filosofis. Tujuan penelitian adalah menelusuri dan menganalisis dinamika hubungan
antara agama dan sains dalam sejarah perkembangan ilmu pengetahuan, mulai dari
masa Yunani Kuno, peradaban Islam klasik, hingga era modern. Data dikumpulkan
melalui studi pustaka (library research) dengan langkah-langkah membaca,
mengidentifikasi, dan mengklasifikasi literatur berdasarkan periode dan tema relasi
agama—sains. Analisis data dilakukan menggunakan analisis isi (content analysis) serta
analisis historis-komparatif untuk menafsirkan perubahan paradigma hubungan agama
dan sains secara kronologis. Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber dan
pembacaan hermeneutik, yaitu menafsirkan teks dengan mempertimbangkan konteks

Received: November 13, 2025 — Revised: November 30, 2025 - Accepted: Desember 29, 2025 - Published online:
January 10, 2026

Page 153



sosial dan keagamaan pada zamannya.

Hasil dan Pembahasan
Awal Perkembangan Ilmu: Rasionalisme dan Pemisahan dari Agama

Perkembangan ilmu pengetahuan berawal pada masa Yunani Kuno, ketika para
filsuf seperti Thales, Plato, dan Aristoteles mulai menggunakan rasio (logos) untuk
memahami alam semesta. Pendekatan ini menandai pergeseran dari penjelasan
mitologis menuju penalaran rasional dan logis. Pemikiran Yunani memberikan dasar
epistemologis bagi sains modern melalui metode deduktif dan sistematis, meskipun
masih mengandung unsur metafisika.

Pada masa ini, relasi antara agama dan sains belum tampak jelas, karena ilmu
masih dianggap bagian dari filsafat yang mencari hakikat kebenaran tanpa keterikatan
pada sistem keagamaan tertentu (Crombie, 1959). Dengan demikian, fase awal
perkembangan ilmu menunjukkan munculnya sains sebagai disiplin rasional yang mulai
berdiri sendiri, namun belum sepenuhnya terlepas dari keyakinan spiritual.

=
=
=
<
S
B
&0
=
o

Masa Keemasan Islam: Integrasi Wahyu dan Akal

Pada abad ke-8 hingga ke-13 M, peradaban Islam menunjukkan integrasi
harmonis antara wahyu dan akal. Para ilmuwan Muslim seperti Al-Kindi, Al-Farabi, Ibn
Sina, Ibn Rusyd, dan Al-Biruni memandang ilmu sebagai sarana untuk mengenal Tuhan
melalui ciptaan-Nya. Ilmu pada masa ini bersifat sacred science, yakni ilmu yang
berlandaskan nilai spiritual dan bertujuan mengantarkan manusia pada pemahaman
kebesaran Allah. Misalnya, Al-Biruni menerapkan metode observasi dan eksperimen
dalam kajian geografi dan astronomi, menunjukkan bahwa Islam mendorong
penggunaan akal secara aktif, sejalan dengan wahyu (Nasr, 1987).

Integrasi ilmu dan agama pada masa ini menciptakan epistemologi tauhid, yaitu
pandangan bahwa semua pengetahuan harus mengarah pada pengenalan terhadap
Allah. Sumbangan ilmuwan Muslim ini juga menjadi fondasi bagi sains modern di Eropa,
misalnya metode observasi dan eksperimen Ibn al-Haytham dalam optika (Saliba,
2007).

Era Modern: Sekularisasi dan Konflik Epistemologis

Revolusi Ilmiah di Eropa (abad ke-16 hingga ke-18) membawa paradigma baru.
Tokoh seperti Francis Bacon, Galileo Galilei, dan Newton menekankan metode empiris
berbasis observasi dan eksperimen. Sekularisasi ilmu memisahkan sains dari agama,
sehingga fenomena alam dijelaskan tanpa referensi ke wahyu. Meskipun demikian,
konflik antara agama dan sains tidak absolut. Newton, misalnya, tetap melihat hukum-
hukum alam sebagai manifestasi kebijaksanaan Ilahi. Secara umum, sains modern
berkembang dalam kerangka pemisahan dari dogma keagamaan, sementara positivisme
abad ke-19 menegaskan bahwa hanya pengalaman empiris yang dianggap sahih, dan
metafisika serta teologi tidak termasuk ilmu yang valid (Brooke, 1991; Barbour, 1990).

Era Kontemporer: Rekonsiliasi dan Dialog Baru

Memasuki abad ke-20, muncul kesadaran bahwa sains tidak sepenuhnya bebas
nilai dan dipengaruhi paradigma sosial dan historis (Kuhn, 1962). Barbour (1990)
mengemukakan empat model relasi agama-sains: konflik, independensi, dialog, dan
integrasi. Model integrasi dianggap paling konstruktif karena memungkinkan agama
memberikan dasar etis dan makna spiritual, sementara sains menyediakan metode

Received: November 13, 2025 — Revised: November 30, 2025 - Accepted: Desember 29, 2025 - Published online:
January 10, 2026

Page 154



rasional untuk memahami realitas. Dalam tradisi Islam modern, tokoh seperti Syed
Muhammad Naquib al-Attas dan Ismail Raji al-Faruqi menekankan konsep Islamisasi
ilmu. Al-Attas (1995) menegaskan bahwa krisis ilmu modern muncul karena hilangnya
adab orientasi moral dan spiritual dalam aktivitas ilmiah. Al-Faruqi (1982) menekankan
pentingnya epistemologi berbasis tauhid untuk mengarahkan ilmu agar bermanfaat bagi
kemanusiaan.

=
=
=
<
S
=
o=
o0
g
o

Fenomena empiris mendukung hal ini. Pada masa Abbasiyah, penerjemahan karya
ilmiah Yunani ke Arab tidak hanya sekadar transfer pengetahuan, tetapi juga
transformasi epistemologis yang mengintegrasikan rasionalitas dan nilai spiritual.
Model ini berbeda dengan sains Barat modern yang memisahkan pengetahuan dari nilai.
Contoh kontemporer terlihat dalam bioetika, di mana dialog antara prinsip ilmiah dan
etika agama penting untuk menjaga martabat manusia dan keberlanjutan lingkungan
(Nasr, 1996).

Kesimpulan

Kajian ini menunjukkan bahwa hubungan antara agama dan sains dalam sejarah
perkembangan ilmu pengetahuan bersifat dinamis, historis, dan multidimensi. Relasi
keduanya tidak selalu berjalan dalam pola konflik sebagaimana sering diasumsikan
dalam paradigma modern Barat, melainkan mengalami berbagai fase yang
mencerminkan konteks sosial dan epistemologis zamannya. Pada masa Yunani Kuno,
sains tumbuh dalam bingkai filsafat yang masih terhubung dengan dimensi metafisis
dan religius. Tradisi ini kemudian diwarisi dan disempurnakan oleh peradaban Islam
klasik yang menampilkan model integratif antara wahyu dan akal. Ilmu dipahami
sebagai sarana untuk mengenal Tuhan melalui tanda-tanda alam (ayat kauniyyah).
Peradaban Islam menjadi bukti historis bahwa agama dapat berfungsi sebagai sumber
inspirasi dan landasan etis bagi kemajuan sains.

Sebaliknya, dalam konteks Eropa modern, Revolusi Ilmiah menandai munculnya
paradigma empiris dan mekanistik yang memisahkan sains dari otoritas agama.
Sekularisasi ilmu yang terjadi selanjutnya menimbulkan krisis makna dan etika dalam
perkembangan pengetahuan. Namun demikian, kesadaran baru pada abad ke-20
melalui teori paradigma ilmiah (Kuhn) dan model relasi agama-—sains (Barbour)
menunjukkan adanya pergeseran menuju pendekatan dialogis dan integratif. Dari hasil
analisis historis dan filosofis dapat disimpulkan bahwa hubungan ideal antara agama
dan sains bukanlah konflik atau dominasi salah satu, melainkan dialog dan integrasi.
Agama memberikan landasan moral, spiritual, dan tujuan etis bagi sains, sementara
sains berkontribusi dalam memahami manifestasi kebesaran Tuhan melalui penelaahan
empiris terhadap alam. Dalam kerangka ini, paradigma integratif-tauhidik sebagaimana
dikembangkan oleh para pemikir Islam kontemporer (Al-Attas, Al-Faruqi, Nasr)
menjadi model konseptual yang relevan bagi pembangunan ilmu pengetahuan masa
kini.

Oleh karena itu, rekonstruksi relasi antara agama dan sains merupakan tugas
keilmuan sekaligus etis untuk membangun peradaban yang seimbang antara rasionalitas
dan spiritualitas. Sains yang berorientasi pada nilai-nilai keagamaan akan lebih mampu
menuntun manusia menuju kemajuan yang beradab, bertanggung jawab, dan
berkeadilan terhadap sesama serta lingkungan.

Received: November 13, 2025 — Revised: November 30, 2025 - Accepted: Desember 29, 2025 - Published online:
January 10, 2026

Page 155



Saran

Berdasarkan temuan tersebut, pengembangan ilmu pengetahuan masa Kkini
sebaiknya mempertimbangkan dimensi etis dan spiritual agar sains tidak semata
menjadi instrumen teknis, tetapi juga sarana pengembangan karakter dan kesadaran
moral. Pendidikan dan kurikulum ilmu pengetahuan perlu mengintegrasikan nilai-nilai
keagamaan sehingga ilmuwan dan praktisi sains dapat berpikir secara holistik. Dialog
interdisipliner antara ilmuwan dan pemikir agama juga penting untuk membangun
paradigma ilmu yang seimbang, terutama dalam menghadapi isu bioetika, teknologi,
dan lingkungan. Implementasi paradigma integratif-tauhidik dapat dijadikan pedoman
bagi lembaga pendidikan dan penelitian Islam, menjadikan wahyu sebagai sumber nilai
dan sains sebagai sarana implementasinya agar hasil penelitian tetap berorientasi pada
kemaslahatan manusia dan lingkungan. Selain itu, penelitian empiris lebih lanjut
diperlukan untuk mengevaluasi efektivitas integrasi agama dan sains dalam praktik
ilmiah modern, khususnya dalam konteks globalisasi pengetahuan dan revolusi
teknologi.

=
=
L=
<
S
g
R
g
o

Daftar Pustaka

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur:
ISTAC.

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of Knowledge: General Principles and Workplan.
Herndon: IIIT.

Barbour, I. G. (1990). Religion in an Age of Science. New York: HarperCollins.

Brooke, J. H. (1991). Science and Religion: Some Historical Perspectives. Cambridge:
Cambridge University Press.

Crombie, A. C. (1959). Medieval and Early Modern Science. London: Harvard University
Press.

Draper, John William. (1875). History of the Conflict between Religion and Science. D.
Appleton and Company.

Kuhn, T. S. (1962). The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of
Chicago Press.

Nasr, S. H. (1987). Science and Civilization in Islam. Cambridge: Harvard University
Press.

Nasr, S. H. (1996). Religion and the Order of Nature. Oxford: Oxford University Press.

Saliba, G. (2007). Islamic Science and the Making of the European Renaissance. MIT
Press

Received: November 13, 2025 — Revised: November 30, 2025 - Accepted: Desember 29, 2025 - Published online:
January 10, 2026

Page 156



