e-XXXX-XXXX

—
Q
B
[
<
S
=
=
=
o

Original Article

Tajdid Muhammadiyah sebagai Fondasi Filsafat Pendidikan:
Analisis Konseptual dan Implikasi bagi Pembaruan Kurikulum

Rully Agung Firmansyah*™, Bagus Jamrojiz, Fa’izah Hanifah3
123nstitut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia,

Korespondensi Author: rullyaf8 @gmail.com, baguso3s54@gmail.com,
hanifahfaizah37@gmail.com

Abstrak:

Isu pembaruan pendidikan Islam sering menghadapi dua kutub: konservasi
normatif yang kurang responsif terhadap perubahan dan inovasi kurikulum
yang berisiko kehilangan pijakan nilai. Artikel ini bertujuan menganalisis
tajdid Muhammadiyah sebagai fondasi filsafat pendidikan serta
menurunkan implikasinya bagi pembaruan kurikulum. Penelitian
menggunakan pendekatan kualitatif studi pustaka dengan analisis isi
terhadap literatur dan dokumen pemikiran pendidikan Muhammadiyah.
Hasil kajian menunjukkan bahwa tajdid dipetakan ke dalam dua dimensi
utama, yakni purifikasi (pemurnian orientasi akidah-ibadah dan etika
keilmuan) dan dinamisasi (pembaruan pemikiran serta kelembagaan agar
relevan dan solutif). Dari pemetaan tersebut dirumuskan fondasi filsafat
pendidikan: ontologi insan hamba-khalifah berkemajuan (iman—ilmu—
amal), epistemologi integratif wahyu—akal-pengalaman-realitas sosial
dengan etos ilmu amaliah—amal ilmiah dan ijtihad kritis, serta aksiologi
tauhid, kemanusiaan, keadilan, kemaslahatan, kemajuan, moderasi, dan
spirit Al-Ma’un. Prinsip pembaruan kurikulum meliputi normatif, ilmiah,
relevansi sosial, integrasi ilmu, dan pembentukan karakter/adab, yang
berimplikasi pada perumusan tujuan/profil lulusan, pengorganisasian
konten, strategi pembelajaran, asesmen autentik, serta penguatan kultur
sekolah. Kajian ini berkontribusi menyediakan model konseptual untuk
merancang dan mengevaluasi koherensi kurikulum berbasis tajdid.

Keywords: Tajdid Muhammadiyah, Filsafat Pendidikan, Pembaruan
Kurikulum, Islam Berkemajuan, Integrasi Ilmu

Pendahuluan

Pembaruan kurikulum merupakan isu strategis dalam dunia pendidikan karena
berperan sebagai pedoman utama yang menentukan arah, isi, dan struktur pembelajaran
sekaligus memengaruhi kualitas proses serta hasil pendidikan. Dalam menghadapi

Received: November 20, 2025 - Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 24, 2025 - Published online:
January 20, 2026

Page 363


mailto:rullyaf8@gmail.com
mailto:bagus0354@gmail.com
mailto:hanifahfaizah37@gmail.com

dinamika sosial, kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, serta tuntutan relevansi
pendidikan dengan kebutuhan masyarakat, lembaga pendidikan Islam, termasuk
Muhammadiyah, dihadapkan pada kebutuhan untuk melakukan penyesuaian
kurikulum secara berkelanjutan. Penyesuaian tersebut harus mampu menjaga nilai-nilai
dan identitas keislaman sebagai karakter utama pendidikan Islam, tidak sekadar
mengikuti perkembangan zaman (Mubarok et al., 2025; Masnila, 2025).

Muhammadiyah sebagai gerakan Islam modern yang mengusung semangat
pembaruan (tajdid) memiliki tradisi pemikiran dan praktik pendidikan khas. Namun,
tantangan pembaruan kurikulum adalah kecenderungan pragmatisme yang
mengutamakan pemenuhan regulasi dan tren pedagogis tanpa landasan filsafat
pendidikan yang jelas, sehingga potensi integrasi nilai Islam dalam kurikulum menjadi
terabaikan (Masnila, 2025; Hadevi et al., 2025). Oleh karena itu, kajian tajdid
Muhammadiyah sebagai fondasi filsafat pendidikan penting untuk merumuskan dasar
ontologis, epistemologis, dan aksiologis pembaruan kurikulum yang relevan dan
berkelanjutan.

Penelitian ini bertujuan memetakan konsep tajdid Muhammadiyah dalam
kerangka filsafat pendidikan serta merumuskan implikasinya bagi prinsip-prinsip
pembaruan kurikulum yang menjaga keseimbangan antara relevansi perkembangan
zaman dan identitas nilai. Studi ini diharapkan menjadi rujukan normatif-kritis bagi
pengembangan kurikulum di lingkungan pendidikan Muhammadiyah sekaligus
memperkaya khazanah filsafat pendidikan Islam modern. Sejumlah persoalan
mendasari pentingnya kajian ini, antara lain: pemahaman tajdid Muhammadiyah yang
masih umum dan belum terpetakan secara filosofis, hubungan normatif antara tajdid
dan produk pedagogis kurikulum yang belum tergali secara konseptual, serta potensi
ketegangan antara kebutuhan kurikulum yang adaptif dengan karakter ideologis
Muhammadiyah (Alfathon & Alberto, 2022; Faizi et al., 2023). Selain itu, kajian pustaka
yang secara eksplisit merumuskan indikator pembaruan kurikulum berdasarkan tajdid
Muhammadiyah masih sangat terbatas. Oleh karena itu, penelitian ini melakukan
rekonstruksi konseptual untuk menjadikan tajdid sebagai fondasi yang kuat dalam
mendesain kurikulum pendidikan Muhammadiyah yang berkarakter dan responsif.

=
=
=
<
—
<
=
&n
g=
o

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi pustaka
(library research). Fokus kajian diarahkan pada penelusuran, pembacaan kritis, dan
analisis terhadap konsep tajdid dalam Muhammadiyah sebagai fondasi filsafat
pendidikan serta implikasinya bagi pembaruan kurikulum. Oleh karena itu, penelitian
ini tidak melibatkan pengumpulan data lapangan, seperti observasi, wawancara, atau
angket, melainkan bertumpu pada analisis konseptual terhadap sumber-sumber tertulis
yang relevan. Studi pustaka dipilih karena memungkinkan peneliti untuk mengkaji
gagasan, teori, dan temuan penelitian terdahulu secara komprehensif dan mendalam,
sebagaimana lazim digunakan dalam penelitian kualitatif berbasis literatur (Zed, 2014;
Creswell & Creswell, 2017).

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data
primer meliputi buku, karya ilmiah, artikel jurnal, serta tulisan-tulisan otoritatif yang
secara langsung membahas konsep tajdid Muhammadiyah, pemikiran pendidikan
Muhammadiyah, dan rujukan utama yang relevan dalam membangun kerangka filsafat
pendidikan. Sementara itu, data sekunder mencakup hasil penelitian terdahulu,
dokumen akademik, prosiding, laporan penelitian, serta literatur pendukung lainnya

Received: November 20, 2025 - Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 24, 2025 - Published online:
January 20, 2026

Page 364



yang berfungsi memperkaya konteks analisis dan memperkuat argumentasi.

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik studi dokumentasi dan studi literatur.
Proses ini meliputi identifikasi sumber-sumber yang relevan, penelusuran literatur
melalui basis data akademik seperti Google Scholar, DOAJ, Sinta, serta (bila diperlukan)
Scopus, di samping pemanfaatan repositori perguruan tinggi dan penerbit buku
akademik. Literatur yang diperoleh kemudian dibaca secara sistematis, dicatat poin-
poin pentingnya, dan dikategorikan berdasarkan tema kajian, seperti konsep tajdid,
dimensi ontologi, epistemologi, dan aksiologi pendidikan, serta prinsip-prinsip
pembaruan kurikulum (Bowen, 2009; Amir, 2020).

Analisis data dilakukan menggunakan metode analisis isi (content analysis), yaitu
teknik untuk menafsirkan teks secara sistematis dan objektif guna mengidentifikasi pola,
makna, serta hubungan antar konsep (Krippendorff, 2018). Tahapan analisis meliputi:
(1) reduksi data, dengan menyeleksi literatur yang paling relevan dengan fokus kajian;
(2) klasifikasi konsep, dengan mengelompokkan gagasan ke dalam kategori tematik,
seperti definisi dan prinsip tajdid, tujuan pendidikan Muhammadiyah, landasan
ontologis (hakikat manusia dan tujuan pendidikan), landasan epistemologis (sumber
dan cara memperoleh pengetahuan), serta landasan aksiologis (nilai, etika, dan orientasi
kemaslahatan) yang berkaitan dengan pembaruan kurikulum; (3) interpretasi data,
dengan memaknai keterkaitan antar konsep, membandingkan pandangan dari berbagai
sumber, dan menyusun sintesis argumentatif yang koheren; serta (4) penarikan
kesimpulan, dengan merumuskan temuan-temuan konseptual dan implikasi prinsipil
bagi pembaruan kurikulum (Miles, Huberman, & Saldafia, 2014; Moleong, 2019).

Keabsahan data dijaga melalui teknik triangulasi sumber dan triangulasi teori.
Triangulasi sumber dilakukan dengan membandingkan berbagai jenis literatur, seperti
buku, artikel jurnal, dokumen resmi, dan hasil penelitian terdahulu, untuk memperoleh
pemahaman yang komprehensif dan menghindari ketergantungan pada satu rujukan.
Triangulasi teori dilakukan dengan mengaitkan temuan penelitian dengan kerangka
filsafat pendidikan (ontologi, epistemologi, dan aksiologi) serta teori pengembangan
kurikulum. Selain itu, konsistensi interpretasi diperkuat melalui pembacaan berulang,
pencatatan yang sistematis, dan perbandingan antar sumber, sehingga argumentasi
yang dibangun tetap stabil, minim bias, dan dapat dipertanggungjawabkan secara
akademik (Patton, 2014; Sugiyono, 2019; Ibrahim et al., 2022).

)
2
=
<
—
s
B
‘80
g
o

Hasil dan Pembahasan
Konsep Tajdid dalam Perspektif Muhammadiyah

Dalam perspektif Muhammadiyah, tajdid dipahami sebagai proyek pembaruan
yang bertujuan menjaga kemurnian ajaran Islam sekaligus menyesuaikannya dengan
dinamika zaman. Tajdid tidak dimaknai sekadar sebagai modernisasi teknis, melainkan
sebagai proses reaktualisasi pemahaman ajaran Islam yang bersumber pada al-Qur’an
dan Sunnah agar tetap relevan dalam membentuk kehidupan dan peradaban umat. Oleh
karena itu, tajdid memiliki dimensi normatif dan historis yang menuntut pembaruan
ajaran Islam selalu mempertimbangkan konteks sosial tempat ia diimplementasikan
(Mukhtarom, 2015; Ichsan et al., 2022).

Dalam kerangka pemikiran Muhammadiyah, tajdid mencakup dua dimensi utama,
yaitu purifikasi dan dinamisasi. Dimensi purifikasi diarahkan pada pemeliharaan
kemurnian akidah dan praktik keagamaan dari unsur-unsur yang tidak memiliki
landasan yang kuat dalam ajaran Islam, seperti sinkretisme dan takhayul, demi menjaga
integritas tauhid (Ikhwan, 2020; Firdaus, 2023). Sementara itu, dimensi dinamisasi

Received: November 20, 2025 - Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 24, 2025 - Published online:
January 20, 2026

Page 365



menekankan pentingnya pembaruan pemikiran, strategi dakwah, dan kelembagaan agar
ajaran Islam mampu berfungsi secara produktif dalam mendorong transformasi sosial,
termasuk dalam merespons persoalan pendidikan, kesehatan, dan kemiskinan secara
metodologis dan kontekstual (A’abadia & Huda, 2022; Syahrir et al., 2022).

Tujuan utama tajdid dalam Muhammadiyah adalah terwujudnya pencerahan dan
kemajuan umat. Pencerahan dimaknai sebagai pembebasan praktik keberagamaan dari
sikap dogmatis dan tidak rasional, sedangkan kemajuan merujuk pada peningkatan
kualitas hidup manusia melalui penguatan ilmu pengetahuan, etos kerja, dan
kelembagaan sosial. Dalam konteks ini, tajdid berfungsi sebagai mekanisme etis-
intelektual yang tidak hanya memperkuat fondasi normatif Islam, tetapi juga
mengarahkan agama sebagai sumber inspirasi bagi inovasi dan perubahan sosial
(Syamsuddin & Sani, 2023; Salsabila et al., 2024).

Dalam bidang pendidikan, tajdid Muhammadiyah menampilkan karakter
rasional-ilmiah, berorientasi pada amal, dan responsif terhadap konteks sosial. Karakter
ini tercermin dalam penghargaan terhadap berpikir kritis, penguasaan ilmu
pengetahuan dan literasi sains, serta penekanan bahwa pendidikan harus bermuara
pada tindakan nyata yang bermanfaat bagi masyarakat. Dengan demikian, kurikulum
dan pedagogi dituntut mampu memadukan kebutuhan sosial dengan nilai-nilai Islam
tanpa kehilangan substansi ajarannya (Musliadi, 2014; Fikri & Arqam, 2022; Prayitno &
Ashari, 2023).

=
=
=
<
S
&=
&n
B=
o

Tajdid sebagai Fondasi Filsafat Pendidikan Muhammadiyah

Sebagai fondasi filsafat pendidikan, tajdid berfungsi memberikan arah normatif
dan filosofis bagi penyelenggaraan pendidikan Muhammadiyah. Tajdid memandu cara
pandang terhadap manusia ideal, kedudukan pengetahuan, serta tujuan hidup yang
hendak dicapai melalui pendidikan. Pendidikan tidak dipahami semata sebagai aktivitas
institusional, tetapi sebagai instrumen strategis untuk melahirkan individu yang
beriman, berilmu, dan memiliki kapasitas transformasional dalam kehidupan sosial
(Zubair et al., 2023).

Dalam kerangka ini, Muhammadiyah mengembangkan etos Islam Berkemajuan
dan dakwah pencerahan, yakni pendekatan keagamaan yang menguatkan spiritualitas,
mengoptimalkan akal, dan mendorong praktik sosial yang berorientasi pada
kemaslahatan. Tajdid memosisikan pendidikan sebagai proses pembaruan
berkelanjutan yang memadukan pemurnian orientasi nilai (purifikasi) dan penguatan
daya adaptif serta inovatif (dinamisasi) (Nurhakim & Musthafa, 2024; Luthfiyah &
Lhobir, 2023).

Penting dibedakan antara tajdid sebagai kerangka filosofis dan tajdid sebagai
program teknis. Sebagai kerangka filosofis, tajdid bekerja pada level asumsi dasar
pendidikan—menetapkan orientasi nilai, cara pandang terhadap ilmu, dan etika tujuan
pendidikan sebagai kompas dalam menilai perubahan. Sementara itu, tajdid sebagai
program teknis beroperasi pada level kebijakan dan praktik, seperti reformasi
kurikulum, pengembangan model pembelajaran, dan penguatan literasi sains serta
digital. Program teknis tersebut bersifat kontekstual dan dinamis, namun harus
konsisten dengan kerangka filosofis tajdid agar pembaruan tidak tereduksi menjadi
perubahan administratif semata.

Berdasarkan kerangka tersebut, pembaruan kurikulum Muhammadiyah
setidaknya harus memenubhi tiga prinsip: kesetiaan normatif terhadap orientasi tauhid
dan akhlak; kemajuan rasional-ilmiah melalui penguatan nalar kritis dan metodologi

Received: November 20, 2025 - Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 24, 2025 - Published online:
January 20, 2026

Page 366



keilmuan; serta orientasi praksis kemaslahatan yang menautkan hasil belajar dengan
amal sosial dan pemecahan masalah nyata masyarakat (Tarigan & Harahap, 2022;
Rangkuti, 2019; Athallah et al., 2023).

[}
—
2
i=
<
—

<
B

an
=
o

Ontologi Pendidikan Muhammadiyah Berbasis Tajdid

Ontologi pendidikan Muhammadiyah berbasis tajdid berfungsi sebagai kerangka
filosofis dalam memahami hakikat manusia dan tujuan pendidikan. Manusia dipandang
sebagai hamba Allah yang bertauhid sekaligus khalifah yang bertanggung jawab
memakmurkan bumi dan mewujudkan kemaslahatan sosial. Oleh karena itu, manusia
ditempatkan sebagai subjek religius sekaligus agen perubahan yang dituntut
mengintegrasikan iman, ilmu, dan amal dalam kehidupannya (Zubair et al., 2023;
Jannah et al., 2024).

Dimensi purifikasi mengarahkan pendidikan pada pemurnian orientasi tauhid,
akhlak, dan karakter, sedangkan dimensi dinamisasi menegaskan peran manusia
sebagai pembelajar sepanjang hayat yang adaptif, produktif, dan bertanggung jawab
terhadap persoalan sosial. Dengan demikian, subjek didik ideal dalam pendidikan
Muhammadiyah bukan hanya saleh secara personal, tetapi juga memiliki kesalehan
sosial dan kemampuan mengaitkan pengetahuan dengan tindakan nyata (Setiawati et
al., 2025; Jamaludin et al., 2025).

Tujuan pendidikan Muhammadiyah dirumuskan sebagai pembentukan insan
berkemajuan, yaitu individu yang mampu mengintegrasikan iman sebagai orientasi
nilai, ilmu sebagai perangkat kognitif-metodologis, dan amal sebagai wujud konkret
keberagamaan dalam kontribusi sosial. Pendidikan dipahami sebagai proses tazkiyah,
ta‘lim, dan tarbiyah yang menghasilkan kompetensi hidup bermakna dan berdampak
(Judrah, 2020; Romadhonie, 2024).

Ontologi ini mengandaikan kurikulum yang terintegrasi antara pembentukan
kepribadian, penguatan keilmuan, dan praksis sosial. Kurikulum yang menekankan
salah satu aspek secara berlebihan bertentangan dengan tujuan pembentukan insan
berkemajuan yang mensyaratkan kesatuan iman, ilmu, dan amal secara seimbang (Aisah
& Ridha, 2017; Suyatno, 2024). Selain itu, pendidikan Muhammadiyah ditempatkan
dalam konteks realitas sosial, sehingga pemberdayaan masyarakat dan pelayanan sosial
menjadi bagian integral dari proses pendidikan (Judrah, 2020; Kurniawan, 2022).

Dengan demikian, ontologi pendidikan Muhammadiyah berbasis tajdid
memberikan fondasi yang jelas bagi pengembangan sistem pendidikan yang tidak hanya
membentuk individu beriman, tetapi juga mengintegrasikan ilmu dan amal sebagai
wujud tanggung jawab sosial, sekaligus responsif terhadap tantangan zaman dan
kebutuhan masyarakat.

Epistemologi Pendidikan Muhammadiyah Berbasis Tajdid

Epistemologi pendidikan Muhammadiyah berbasis tajdid menempatkan sumber
pengetahuan secara komprehensif dan saling melengkapi, meliputi wahyu, akal,
pengalaman, dan realitas sosial. Kerangka ini memungkinkan pemahaman kebenaran
yang utuh, sekaligus memastikan bahwa pengetahuan yang diperoleh memiliki implikasi
etis dan manfaat sosial. Dalam konteks ini, tajdid menegaskan etos ilmu amaliah dan
amal ilmiah, yaitu pengetahuan yang berorientasi pada pengabdian dan transformasi
sosial (Mutiarin et al., 2021; Jailani & Suyadi, 2022).

Wahyu berfungsi sebagai orientasi nilai dan kerangka normatif, sementara akal
berperan dalam proses kritik, penalaran, dan pengembangan logika keilmuan (Jannah,
2023). Pengalaman diposisikan sebagai ruang pengujian dan pembelajaran empiris,

Received: November 20, 2025 - Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 24, 2025 - Published online:
January 20, 2026

Page 367



sedangkan realitas sosial menjadi medan yang menuntut respons ilmiah sekaligus etis
(Zubair et al., 2023). Pola epistemologis ini mencerminkan pemikiran K.H. Ahmad
Dahlan yang menempatkan pendidikan sebagai sarana strategis tajdid, bukan sekadar
proses transfer pengetahuan, tetapi juga pembentukan kemampuan berpikir kritis dan
analitis (Jailani & Suyadi, 2022; Ichsan et al., 2022).

Implikasi penting dari epistemologi ini adalah penolakan terhadap dikotomi
antara ilmu agama dan ilmu umum. Muhammadiyah mengadvokasi integrasi studi
keislaman dengan sains dan humaniora dalam satu ekosistem keilmuan yang saling
menguatkan (Abror & Zuhdi, 2018; Jannah, 2023). Integrasi tersebut tercermin dalam
desain kurikulum lintas disiplin yang mengangkat isu-isu kemanusiaan, lingkungan, dan
keadilan sosial, sehingga pendidikan mampu merespons tantangan masyarakat secara
kontekstual (Rusydi, 2017).

Penguatan epistemologi ini menuntut peningkatan literasi riset dan penerapan
pembelajaran berbasis masalah yang bersumber dari kebutuhan nyata masyarakat (Zain
et al., 2017; Ferdinan et al., 2024). Pendekatan tersebut sejalan dengan tujuan tajdid
yang memadukan purifikasi orientasi nilai dan dinamisasi pola pikir. Dengan demikian,
peserta didik tidak hanya menguasai pengetahuan secara teoretis, tetapi juga mampu
mengaplikasikannya dalam tindakan nyata yang berlandaskan etika dan kemaslahatan
sosial (Taufiq, 2020; Ichsan et al., 2022).

Secara keseluruhan, epistemologi pendidikan Muhammadiyah berbasis tajdid
mendorong paradigma integratif antara wahyu, akal, pengalaman, dan realitas sosial.
Pendidikan tidak berhenti pada transfer ilmu, tetapi diarahkan untuk melahirkan
tindakan sosial yang kritis, konstruktif, dan bertanggung jawab secara etis.

=
=
)=
=B
S
=
&0
g
o

Aksiologi Pendidikan Muhammadiyah Berbasis Tajdid

Aksiologi pendidikan Muhammadiyah berbasis tajdid menempatkan tauhid
sebagai nilai puncak yang mengarahkan tujuan, isi, dan praktik pendidikan. Dalam
kerangka ini, ilmu dan keterampilan dipahami sebagai amanah yang harus
dipertanggungjawabkan secara moral dan sosial (Putra et al., 2024). Melalui tajdid,
nilai-nilai kemanusiaan, keadilan, dan kemaslahatan diintegrasikan dalam proses
pendidikan, sehingga pembelajaran tidak hanya berorientasi pada aspek kognitif, tetapi
juga pada pembentukan karakter dan etika (Jannah, 2023). Berbasis tauhid, aksiologi
pendidikan Muhammadiyah menegaskan penghormatan terhadap martabat manusia,
penolakan terhadap ketimpangan, serta komitmen pada keadilan sosial. Prinsip ini
mendorong sikap inklusif, penghargaan terhadap perbedaan, dan keberpihakan pada
kelompok rentan, sebagaimana tercermin dalam spirit Al-Ma’'un yang menjadi dasar
praksis sosial pendidikan Muhammadiyah (Fanani, 2017; Pajarianto, 2023).

Nilai kemajuan dalam pendidikan Muhammadiyah dipadukan dengan prinsip
moderasi sebagai rambu etis untuk menghindari sikap ekstrem. Moderasi mendorong
sikap proporsional, dialogis, terbuka terhadap perbedaan yang sah, serta
mengedepankan argumentasi ilmiah dalam kehidupan akademik dan sosial. Dengan
demikian, kemajuan pendidikan tidak hanya dimaknai sebagai prestasi akademik, tetapi
juga sebagai pembentukan karakter yang berintegritas dan bertanggung jawab (Mutiarin
et al., 2021; Amal et al., 2023). Dalam praktik, aksiologi ini diwujudkan melalui
penanaman adab ilmiah, seperti kejujuran akademik, penghormatan terhadap sumber,
anti-plagiarisme, serta kesediaan untuk diuji secara ilmiah. Nilai amanah, disiplin, dan
tanggung jawab sosial menjadi bagian integral dari proses pendidikan, sehingga sekolah
tidak hanya menjadi ruang kognitif, tetapi juga arena pembentukan budaya mutu dan

Received: November 20, 2025 - Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 24, 2025 - Published online:
January 20, 2026

Page 368



sensitivitas sosial (Jailani & Suyadi, 2022). Spirit Al-Ma’'un memperkuat orientasi ini
dengan mengarahkan pendidikan pada praktik pemberdayaan sosial yang
berkelanjutan, bukan sekadar karitas sesaat (Putra et al., 2024).

Secara kurikuler, aksiologi pendidikan Muhammadiyah berbasis tajdid menuntut
capaian pembelajaran yang terukur dalam bentuk kompetensi nilai dan karakter
berkemajuan, meliputi: integritas tauhid dan akhlak publik; adab dan etika keilmuan;
kepekaan terhadap keadilan dan kemaslahatan sosial; serta etos kemajuan yang
moderat, produktif, dan kolaboratif (Setyawan, 2017; Rahman & Erdawati, 2019; Ichsan
et al., 2022). Dengan demikian, aksiologi pendidikan Muhammadiyah berbasis tajdid
menyediakan kerangka nilai yang kokoh untuk membangun sistem pendidikan yang
tidak hanya mencetak kecerdasan akademik, tetapi juga membentuk karakter dan
tanggung jawab sosial. Melalui pendekatan ini, pendidikan Muhammadiyah diarahkan
untuk melahirkan sumber daya manusia yang berorientasi pada kemaslahatan, keadilan,
dan kemajuan umat.

=
2
=
<
'S
8
&0
g
&)

Prinsip-Prinsip Pembaruan Kurikulum Berbasis Tajdid

Pembaruan kurikulum berbasis tajdid dalam pendidikan Muhammadiyah
didasarkan pada seperangkat prinsip untuk menjawab tantangan zaman dan kebutuhan
masyarakat, dengan tetap berlandaskan nilai-nilai Islam dan misi Muhammadiyah
sebagai gerakan pencerahan. Kurikulum tidak hanya diarahkan untuk menghasilkan
lulusan yang unggul secara akademik, tetapi juga berkarakter, berakhlak, dan memiliki
kepekaan sosial.

Pertama, prinsip normatif, yaitu keselarasan kurikulum dengan nilai-nilai Islam
dan misi Islam Berkemajuan. Secara praktis, capaian pembelajaran dirumuskan dengan
mengintegrasikan orientasi iman, ilmu, dan amal, serta memastikan konten dan
aktivitas pembelajaran tidak bertentangan dengan etika tauhid dan akhlak (Kartini et al.,
2023).

Kedua, prinsip ilmiah, yang menuntut kurikulum disusun dan dikembangkan
secara evidence-informed, berbasis riset pendidikan, data evaluasi pembelajaran, dan
praktik baik yang teruji. Implementasinya antara lain melalui penguatan literasi riset,
pembelajaran berbasis inkuiri, serta evaluasi kurikulum berkelanjutan sebagai bagian
dari sistem penjaminan mutu, bukan sekadar tugas administratif (Ajidin & Ajidin, 2022;
Soiman, 2019).

Ketiga, prinsip relevansi sosial, yang menegaskan bahwa kurikulum harus
responsif terhadap persoalan umat dan bangsa. Pendekatan pembelajaran berbasis
masalah, proyek, atau service learning digunakan untuk menghubungkan proses belajar
dengan realitas sosial, seperti isu kemiskinan, kesehatan, lingkungan, literasi digital, dan
intoleransi, sehingga pendidikan bersifat aplikatif dan berdampak langsung bagi
masyarakat (Hasbullah, 2024).

Keempat, prinsip integrasi ilmu, yang menolak dikotomi antara ilmu agama dan
ilmu umum serta mendorong pendekatan interdisipliner. Kurikulum dirancang melalui
tema-tema besar—misalnya keadilan sosial, etika teknologi, dan ketahanan keluarga—
yang dikaji secara terpadu dari perspektif keislaman, sains, dan humaniora (Rochana et
al., 2024).

Kelima, prinsip pembentukan karakter, yang menempatkan akhlak dan adab
sebagai capaian utama pendidikan. Kurikulum perlu memuat indikator adab ilmiah,
kepemimpinan, dan kepedulian sosial, serta menilai aspek tersebut melalui portofolio,
observasi, dan refleksi praktik, tidak hanya melalui tes kognitif (Nilan & Wibowanto,

Received: November 20, 2025 - Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 24, 2025 - Published online:
January 20, 2026

Page 369



2021).

Kelima prinsip tersebut—normatif, ilmiah, relevansi sosial, integrasi ilmu, dan
pembentukan karakter—menjadi fondasi yang koheren bagi pengembangan kurikulum
Muhammadiyah yang berorientasi pada pembentukan generasi beriman, berilmu, dan
beramal.

2
=
=
<
'S
.8
)
=
&

Implikasi Tajdid bagi Komponen Kurikulum

Implikasi tajdid pertama terlihat pada tujuan pendidikan dan profil lulusan.
Berbasis tajdid, tujuan kurikulum tidak berhenti pada capaian akademik, tetapi
diarahkan pada pembentukan insan berkemajuan yang memadukan iman, ilmu, dan
amal. Profil lulusan mencakup kompetensi spiritual-etik (purifikasi), kemampuan
berpikir ilmiah dan adaptif (dinamisasi), serta orientasi pada kemaslahatan sosial.
Dengan demikian, keberhasilan pendidikan diukur tidak hanya dari penguasaan materi,
tetapi juga dari kejelasan tujuan penggunaan ilmu dalam kehidupan.

Implikasi berikutnya menyentuh konten atau materi kurikulum. Dalam perspektif
tajdid, konten disusun secara integratif dan anti-dikotomi, dengan mempertemukan
studi keislaman, sains, teknologi, dan humaniora melalui tema-tema kemanusiaan,
keadilan sosial, dan kemaslahatan. Dimensi purifikasi berfungsi sebagai penyaring nilai
dan penguat literasi keagamaan yang bertanggung jawab, sementara dimensi dinamisasi
mendorong pembaruan materi agar responsif terhadap isu-isu kontemporer, seperti
literasi digital, etika teknologi, krisis lingkungan, dan kesehatan publik. Dengan
demikian, kurikulum tidak hanya menekankan kebenaran normatif, tetapi juga cara
memahami dan mengimplementasikan kebenaran tersebut dalam realitas sosial yang
kompleks.

Tabel 1. Arah Pembaruan Komponen Kurikulum Berbasis Tajdid (Konseptual)

Komponen Arah Pembaruan Contoh Implementasi Kurikuler
Berbasis Tajdid (konseptual)
Insan berkemajuan Profil lulusan memuat: integritas
Tujuan & (iman—ilmu-—amal), tauhid, literasi ilmiah, kepedulian
profil lulusan  hamba-khalifah, sosial (spirit Al-Ma’un), kompetensi

moderat, berkeadilan kolaborasi dan kepemimpinan

Integrasi ilmu: relevansi Modul tematik lintas mapel: “Etika
8 ’ digital & adab bermedia”, “Keadilan

Konten/materi isu umat-bangsa; . . ‘s
/ purifikasi oriegntasi nilai sosial & fllal’l’FI‘Opl , “Lingkungan &
amanah khalifah”

Proyek pemecahan masalah sosial
berbasis data; diskusi berbasis
argumen; praktik pengabdian
terencana sebagai bagian capaian
belajar

Menilai pengetahuan-  Portofolio karya, rubrik adab ilmiah,
keterampilan-karakter; jurnal refleksi iman—ilmu—amal,

Inkuiri,
Strategi problem/project-
pembelajaran  based, service learning,
dialogis-kritis

Penilaian

berbasis bukti dan penilaian kinerja/proyek dan

autentik presentasi berbasis data

Guru sebagai murabbi- Komunitas belajar guru; pembiasaan
Peran guru & intelektual; kultur etika akademik; tata kelola anti-
kultur sekolah amanah, disiplin, plagiarisme; kegiatan kolaboratif

integritas, kepedulian ~ sosial-kemanusiaan
Pada aspek strategi pembelajaran, tajdid mendorong penerapan pedagogi yang

Received: November 20, 2025 - Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 24, 2025 - Published online:
January 20, 2026

Page 370



bersifat rasional-ilmiah sekaligus berorientasi pada amal. Pendekatan seperti inquiry-
based learning, problem-based learning, project-based learning, dan service learning
menjadi relevan karena menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif dalam
membangun pengetahuan dan memecahkan masalah nyata. Melalui pendekatan ini,
pembelajaran tidak berhenti pada hafalan materi, tetapi berkembang menjadi
kompetensi berpikir kritis, analitis, dan aplikatif. Diskusi kritis, kerja berbasis data, serta
latihan berpikir argumentatif—yang dapat dipahami sebagai bentuk ijtihad intelektual —
menjadi ciri metode pembelajaran yang sejalan dengan semangat dinamisasi dalam
tajdid. Pada aspek penilaian, tajdid menuntut pergeseran dari dominasi tes kognitif
menuju asesmen yang lebih komprehensif. Penilaian diarahkan untuk mengukur
pengetahuan, keterampilan, dan karakter secara utuh melalui asesmen autentik dan
berbasis bukti. Selain capaian akademik, penilaian juga mencakup adab ilmiah, seperti
kejujuran, ketelitian, dan tanggung jawab, serta dampak sosial dari proyek dan aktivitas
pembelajaran yang dilakukan peserta didik.

Lebih lanjut, tajdid berimplikasi pada peran guru dan kultur sekolah. Guru tidak
hanya berfungsi sebagai penyampai materi, tetapi sebagai pendidik yang
mengintegrasikan peran intelektual dan keteladanan etis. Guru diharapkan mampu
menumbuhkan tradisi berpikir kritis, menjaga orientasi nilai melalui purifikasi, serta
mendorong inovasi pembelajaran sebagai wujud dinamisasi. Sejalan dengan itu, kultur
sekolah yang dibangun mencerminkan nilai amanah, disiplin, integritas akademik,
moderasi dalam perbedaan, dan kepedulian sosial, dengan spirit Al-Ma’un sebagai
orientasi pemberdayaan. Dengan demikian, pembaruan kurikulum berbasis tajdid
menuntut pembaruan ekosistem pendidikan secara menyeluruh. Pembaruan tidak
cukup dilakukan pada tataran dokumen kurikulum, tetapi harus diwujudkan dalam
kebiasaan belajar, tata kelola pengetahuan, dan etos kolektif sekolah yang konsisten
dengan tujuan pembentukan insan berkemajuan.

=
=
=
<
S
=
-
o0
g
o

Model Konseptual Kurikulum Tajdid Muhammadiyah

Model konseptual kurikulum tajdid Muhammadiyah menempatkan tajdid sebagai
“penggerak induk” (driving construct) yang menurunkan arah filosofis—ontologi,
epistemologi, dan aksiologi—kemudian diterjemahkan menjadi prinsip kurikulum,
komponen operasional, hingga menghasilkan profil lulusan insan berkemajuan. Tajdid
tidak dipahami sebagai program teknis tertentu, melainkan logika pembaruan
berkelanjutan yang menjamin kurikulum tetap normatif sekaligus adaptif. Model ini
membedakan level “nilai-asumsi” yang relatif stabil dari level “strategi-operasional”
yang kontekstual, sehingga pembaruan kurikulum tidak hanya berganti format
administratif.

Bagan alur berbasis teks:

TAJDID (purifikasi + dinamisasi) — FONDASI FILSAFAT PENDIDIKAN
(ontologi: insan berkemajuan; epistemologi: wahyu—akal-pengalaman—realitas sosial;
aksiologi: tauhid, kemanusiaan, keadilan, kemaslahatan, moderasi, spirit Al-Ma’un) —
PRINSIP KURIKULUM (normatif, ilmiah, relevansi sosial, integrasi ilmu, pembentukan
karakter) - KOMPONEN KURIKULUM (tujuan & profil, konten, strategi pembelajaran,
penilaian, peran guru & kultur sekolah) — PROFIL LULUSAN INSAN BERKEMAJUAN
(iman—ilmu—amal, adab ilmiah, kompeten memecahkan masalah, peduli-keadilan
sosial).

Beberapa proposisi konseptual dapat diuji secara empiris: integrasi purifikasi—
dinamisasi meningkatkan konsistensi tujuan dengan profil lulusan; kurikulum anti-

Received: November 20, 2025 - Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 24, 2025 - Published online:
January 20, 2026

Page 371



dikotomi agama—-umum meningkatkan literasi kritis dan transfer pengetahuan;
pembelajaran berbasis masalah dan proyek terkait isu sosial meningkatkan tanggung
jawab sosial; asesmen autentik yang menilai adab ilmiah menurunkan perilaku tidak
jujur akademik; kultur sekolah yang mempraktikkan moderasi, amanah, dan kepedulian
sosial memediasi efektivitas kurikulum terhadap karakter dan civic virtue.

2
=
=
<
'S
.8
)
=
&

Dialog Kritis dengan Literatur dan Tantangan Implementasi

Kurikulum tajdid dapat dikaitkan dengan tradisi rasional-teknis Tyler/Taba,
progresivisme, dan rekonstruksionisme sosial. Kesamaannya terletak pada koherensi
tujuan—konten—metode—asesmen. Bedanya, kurikulum tajdid menegaskan premis nilai
eksplisit—tauhid, kemaslahatan, dan pencerahan—sebagai kerangka orientasi, sekaligus
menyeimbangkan kebebasan belajar dengan purifikasi agar tidak relativistik.
Dinamisasi mendorong pembaruan pedagogi adaptif, relevan, dan kontekstual,
sedangkan orientasi normatif menjaga integritas etis dan sosial peserta didik.

Tantangan implementasi meliputi: (1) sloganisasi tajdid tanpa indikator
operasional; (2) dualisme ilmu agama—umum; (3) beban administratif yang berlebihan;
(4) keterbatasan kapasitas guru dan budaya riset; (5) fragmentasi nilai. Solusi yang
disarankan: menetapkan indikator operasional purifikasi dan dinamisasi, panduan
prinsip kurikulum dari filosofis ke desain operasional, penguatan budaya literasi dan
riset, serta penerjemahan nilai inti menjadi learning outcomes lintas mata pelajaran dan
standar kultur sekolah. Dengan demikian, kurikulum berbasis tajdid bergerak dari
dokumen formal menuju praktik pendidikan yang konsisten dengan pembentukan insan
berkemajuan.

Kontribusi Penelitian dan Keterbatasan

Kajian ini memberikan Kkontribusi teoretis dengan menegaskan tajdid
Muhammadiyah sebagai fondasi filsafat pendidikan yang dapat dioperasionalkan
melalui pemetaan dimensi ontologi, epistemologi, dan aksiologi, kemudian
diterjemahkan menjadi prinsip pembaruan kurikulum dan implikasinya pada
komponen kurikulum. Dengan kerangka ini, tajdid diposisikan bukan sekadar jargon
modernisasi, melainkan worldview pendidikan yang mengintegrasikan purifikasi
(peneguhan orientasi normatif) dan dinamisasi (adaptasi dan inovasi berbasis ilmu dan
kebutuhan sosial). Secara praktis, artikel ini menawarkan model konseptual untuk
menilai koherensi tujuan, konten, strategi pembelajaran, penilaian, dan kultur sekolah,
sekaligus menyediakan bahasa konseptual bagi perumusan indikator kurikulum tajdid,
seperti integrasi ilmu, relevansi sosial, adab ilmiah, dan orientasi kepedulian sosial
(spirit AlI-Ma’un), tanpa mengunci pada satu paket teknis tertentu.

Keterbatasan penelitian terletak pada karakter studi pustaka yang bergantung
pada literatur, sehingga tidak menguji secara empiris bagaimana tajdid dipahami dan
diimplementasikan dalam praktik kurikulum dan pembelajaran di berbagai konteks
kelembagaan. Oleh karena itu, temuan bersifat konseptual dan memerlukan pengujian
lanjutan. Penelitian berikutnya dapat diarahkan pada: (1) analisis dokumen kurikulum
di berbagai amal usaha pendidikan Muhammadiyah untuk memetakan operasionalisasi
prinsip tajdid dalam silabus, modul ajar, dan asesmen; (2) studi kasus multi-situs
mengenai implementasi kurikulum berbasis tajdid, termasuk perencanaan
pembelajaran, kultur sekolah, dan peran guru dalam integrasi nilai dan ilmu; serta (3)
evaluasi program pembelajaran berbasis proyek sosial (misalnya service learning
berorientasi Al-Ma’un) untuk menilai dampaknya pada literasi ilmiah, adab ilmiah, dan
tanggung jawab sosial peserta didik.

Received: November 20, 2025 - Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 24, 2025 - Published online:
January 20, 2026

Page 372



TAJDID MUHAMMADIYAH SEBAGAI FONDASI FILSAFAT PENDIDIKAN:
ANALISIS KONSEPTUAL & IMPLIKASI PEMBARUAN KURIKULUM

f
I/ TAJDID MUHAMMADIYAH
Proyek Pembaruan: Pemeliharaan Kemurnian
Menjaga Keaslian Akidah & badah & Adaptasi Dinamika Zaman

Mengehmlr:.;% stnhmﬁlhkhayu

=
o
R=
<
=
4=
on
=
@)

Khalifah
Bumlud & mmhhn
Tujuan: hnn Berkemajuan

& PRINSIP-PRINSIP PEMBARUAN KURIKULUM BERBASIS TAJDID ————— ‘
1. NORMATIF 2. ILMIAH 3. RELEVANSI SOSIAL 4. INTEGRASI ILMU 5. PEMBENTUKAN

(4 SelarasNdallslam& / \ mlsmsa / \ RWMNUM / \ M&ﬁﬂm{%| / Q\AM\Iak&Mablntinuaran

¥ IMPLIKASI BAGI KOMPONEN KURIKULUM ——

KONTEN/MATERI STRATEGI PEMBELAJARAN PERAN GURU & KULTUR SEKOLAH ’
Intewahfunh-nllmml i j i

Tema Kemanusiaan &
Keadilan Sosial
Purifikasi & Dinamisasi Konten

Gambar 1. Tajdid Muhammadiyah sebagai Fondasi Filsafat Pendidikan: Analisis
Konseptual dan Implikasi bagi Pembaruan Kurikulum

MODEL KONSEPTUAL KURIKULUM TAJDID MUHAMMADIYAH: DARI FILOSOFI KE PROFIL LULUSAN

TAJDID (PENGGERAK INDUK)

PURIFIKASI DINAMISASI
(Basis Nilai/Normatif) (Adaptif/Rontekstual)

Proposisi 1:
Semakin tiﬂ\miki ot
int l, In kual
FONDASI FILSAFAT PENDIDIKAN ltepralisetath x
ONTOLOG! EPISTEMOLOG! ~ AKSI0LOGI
Z (Hamba-Khalifah, " -
Insan Berkemajuan) r
isi 1: |
& 2 Semakin ungqmurasl —
- Js Dinamisasi, semakin kuat N
~J | e Konsistensi Tujuan. PRINSIP KURIKULUM
: TANTANGAN &
DIALOG KRITIS & mdflafm REKOMENDASI
MODEL PEMBANDING o aras IMPLEMENTASI
stmegl isu sosual & transfer pengetahuan. -
RASIONAL-TEKNIS (Tyler/Taba): berasosiasi dengan ( TANTANGAN
Kaherensi tema tpi Tjdid tanggung Jawab sostal. KOMPONEN KURIKULUM « Sogansas Tadd
IS N .
B ek netrl), T"""'”""“ * Debag Admnrrat
* Keterbatasan Kapasitas
= Adab lmiah) | - Pagmencs! i
PROGRESIVISME: sisi 4:  Fragmentasi Nilai
Penbdgron e b, % o GllulKultur Sekolah (Moderasi, Amanah, Pelayanan) m@m o {
(poriikosi) agar ticak relatisti. Nukar eRolas wonean ;:‘“"":,"im,‘;j;“' REKOMENDAS!
P e e PROFIL LULUSAN: INSAN BERKEMAJUAN et P s Kok,
REKONSTRUKSIONISME SCSIAL: . P:w:nlan a'my.'fmf:'l' &

Transformasl sosial, tapi Tajdid
menautkannya dengan horizon

L mes Lintas
normatif wahyu & tauhid. Mapelnglllal Kuncl)

Gambar 2.Konseptual Kurikulum Tajdid Muhammadiyah: dari Filosofi ke Profil
Lulusan

Kesimpulan

Berdasarkan hasil analisis yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa
kebocoran data (data leakage) tidak hanya disebabkan oleh kelemahan teknis pada
sistem informasi, tetapi juga sangat dipengaruhi oleh faktor manusia (human error).
Penelitian ini menunjukkan bahwa bentuk human error yang paling sering berkontribusi
terhadap kebocoran data meliputi penggunaan kata sandi yang lemah, kesalahan dalam
pengiriman data, kerentanan terhadap serangan phishing, serta kesalahan konfigurasi
hak akses.

Received: November 20, 2025 - Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 24, 2025 - Published online:
January 20, 2026

Page 373



Hasil penelitian juga mengungkapkan bahwa keberadaan kontrol keamanan teknis
saja belum cukup untuk mencegah terjadinya kebocoran data. Tanpa didukung oleh
kesadaran keamanan pengguna dan penerapan prosedur yang jelas, sistem informasi
tetap rentan terhadap eksploitasi yang berasal dari kesalahan manusia. Oleh karena itu,
pendekatan keamanan yang komprehensif dengan mengintegrasikan aspek manusia,
proses, dan teknologi menjadi kebutuhan yang sangat penting dalam upaya
perlindungan data organisasi.

=
=
=
<
S
=
&n
g=
o

Saran

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan, disarankan agar organisasi
meningkatkan kesadaran keamanan informasi bagi seluruh pengguna sistem melalui
pelatihan dan edukasi keamanan secara berkala. Selain itu, organisasi perlu menetapkan
dan menerapkan prosedur operasional standar yang jelas terkait pengelolaan data dan
akses sistem guna meminimalkan potensi kesalahan manusia.

Disarankan pula untuk memperkuat kontrol teknis dengan menerapkan
manajemen akses berbasis prinsip least privilege, autentikasi berlapis, serta sistem
pencegahan kebocoran data (Data Loss Prevention). Penelitian selanjutnya diharapkan
dapat mengkaji secara empiris efektivitas kombinasi strategi mitigasi tersebut pada
berbagai jenis organisasi dan lingkungan sistem informasi yang berbeda, sehingga
diperoleh model mitigasi kebocoran data yang lebih optimal dan aplikatif.

Daftar Pustaka

A’abadia, E. A. 1., & Huda, A. A. F. Al. (2022). Gagasan Pendidikan Integrasi Madrasah
Modernis  Perspektif K.H. Ahmad Dahlan. Ji, 2(2), 195-208.
https://doi.org/10.62509/ji.v2i2.65

Abror, 1., & Zuhdi, M. N. (2018). Tafsir Al-Qur'an Berkemajuan: Exploring
Methodological Contestation and Contextualization of Tafsir at-Tanwir by Tim
Majelis Tarjih Dan Tajdid PP Muhammadiyah. Esensia Jurnal Ilmu-Ilmu
Ushuluddin, 19(2), 249—277. https://doi.org/10.14421/esensia.v19i2.1347

Aisah, A., & Ridha, U. (2017). Pendidikan Karakter ‘Tidak Merokok’ Di Sekolah
Muhammadiyah Di Kota Kretek. Psikoislamedia Jurnal Psikologi, 2(1), 75.
https://doi.org/10.22373/psikoislamedia.v2i1.1826

Ajidin, Z. A., & Ajidin, A. (2022). Komparasi Model Pendidikan Islam Antara
Muhammadiyah Dan Persatuan Islam. Lentera Indonesian Journal of
Multidisciplinary Islamic Studies, 4(1), 1-14.
https://doi.org/10.32505/lentera.v4i1.4223

Alfathon, A. M., & Alberto, A. R. (2022). Model Tradisi Keilmuan Dan Pengembangan
Literasi Santri Di Pesantren Karanggedang, Cilacap, Jawa Tengah. Trq: J. Stud.
n.a. Dan n.A., 2(02). https://doi.org/10.57210/trq.v2i02.152

Amal, M. M., Abidin, Z., & Jinan, M. (2023). The Tajdid Movement From Haedar
Nashir’s Perspective. 42—51. https://doi.org/10.2991/978-2-38476-102-9_5

Amir, H. (2020). Metode Penelitian Kepustakaan. In Literasi Nusantara. Literasi
Nusantara Abadi.

Athallah, A. M. A., Triatna, C., & Sururi, S. (2023). Filsafat Pendidikan Pesantren Di
Pondok Pesantren Sabilunnaja. Pedagogi Jurnal Ilmu Pendidikan, 23(1), 108-116.
https://doi.org/10.24036/pedagogi.v23i1.1493

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative
Research Journal, 9, 27--40.
https://doi.org/https://doi.org/10.3316/QRJ0902027

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2017). Research design: Qualitative, quantitative, and
mixed methods approaches. Sage publications.

Faizi, N., Munauwarah, R., & Fathina, N. (2023). Landasan Filosofis Terhadap

Received: November 20, 2025 - Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 24, 2025 - Published online:
January 20, 2026

Page 374



Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam. Al-Ulum Jurnal Pemikiran Dan
Penelitian Ke Islaman, 10(3), 315—329.
https://doi.org/10.31102/alulum.10.3.2023.315-329

Fanani, A. (2017). Moderasi Pemikiran Fikih Hubungan Antarumat Beragama Di Majelis
Tarjih Dan Tajdid Muhammadiyah. Shahih Journal of Islamicate
Multidisciplinary, 2(1), 53—66. https://doi.org/10.22515/shahih.v2i1.705

Ferdinan, F., Sumiati, H., & Mumtahanah, M. (2024). Integration of Islamic Values in
the Supervision of School Principal Education in Improving Teacher Performance
in Madrasah Aliyah Muhammadiyah Datarang Kabupaten Gowa. Asian Journal of
Social and Humanities, 2(4), 833—844. https://doi.org/10.59888/ajosh.v2i4.221

Fikri, M. A. A., & Arqam, M. L. (2022). Pengaplikasian Kepeminpinan Kolektif Kolegial
Organisasi Muhammadiyah. Al-Qalam Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan, 13(2),
55—64. https://doi.org/10.47435/al-qalam.v13i2.762

Firdaus, F. (2023). Pelatihan Muballigh Dakwah Di Pimpinan Cabang Muhammadiyah
Sokaraja. JLPPM, 2(1), 29—34. https://doi.org/10.61813/jlppm.v2i1.22

Hadevi, M., Sari, M. P., Oktara, Y. R., Susiyanto, S., & Hartati, M. S. (2025). Kajian
Filsafat Pendidikan Dan Implikasinya. Syntax Idea, 7(5), 666—677.
https://doi.org/10.46799/syntaxidea.v7i5.12872

Hasbullah, H. (2024). Muhammadiyah Dan Tantangan Moderasi Beragama Di
Indonesia. Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 152—-167.
https://doi.org/10.58561/jkpi.v3i2.138

Ibrahim, J., Hidayah, N., Amin, L. H., & Elihami, E. (2022). Nilai-Nilai Pendidikan
Tauhid Dalam Kisah Nabi Ibrahim Dan Ismail (Studi Analisis Surat Ash Shaffat
Ayat 99-107 Dalam Tafsir Ibnu Katsir). Edumaspul - Jurnal Pendidikan, 6(1), 821—
825. https://doi.org/10.33487/edumaspul.v6i1.3298

Ibrahim, M. R. (2019). Memahami Sains Islam Melalui Pembentukan Kerangka Ilmu
Dalam Epistemologi Islam. ‘Abqari Journal, 20(2), 99—115.
https://doi.org/10.33102/abqari.vol20no2.217

Ibrahim, S. A., Mas, S. R., Suking, A., & Rahim, N. K. (2022). Perbandingan Sistem
Pendidikan Sarjana Keperawatan Indonesia Dan Inggris. Edukatif Jurnal Ilmu
Pendidikan, 4(4), 5558—5563. https://doi.org/10.31004/edukatif.v4i4.3054

Ichsan, Y., Salsabila, U. H., & Husna, D. (2022). Tranformasi Dan Aktualisasi Majelis
Tarjih Dalam Pendidikan Islam Di Sekolah Muhammadiyah. Muaddib Studi
Kependidikan Dan Keislaman, 12(1), 38-61.
https://doi.org/10.24269/muaddib.v12i1.3830

Ikhwan, B. &. (2020). Pergeseran Pemikiran Figih Muhammadiyah: Analisis Terhadap
Kitab Fiqgih Jilid III. Global Journal Al-Thagafah, 10(2), 67-76.
https://doi.org/10.7187/GJAT122020-8

Jailani, M., & Suyadi, S. (2022). The Relevance of K.H. Ahmad Dahlan’s Tajdid Thoughts
on Islamic Education During the Covid-19 Pandemic. Journal Educative Journal
of Educational Studies, 6(2), 111. https://doi.org/10.30983/educative.v6i2.5176

Jamaludin, J., Yunus, & Sina, I. (2025). Pelatihan Pengembangan Lembaga Pendidikan
Melalui  Strategi Manajemen Yang Efektif. JPKM, 1(1), 14—23.
https://doi.org/10.71305/jpkm.v1i1.176

Jannah, M. (2023). Analysis of Muhammadiyah Educational Concepts: A Historical and
Philosophical Review. Attarbiyah Journal of Islamic Culture and Education, 8(1),
31—46. https://doi.org/10.18326/attarbiyah.v8i1.31-46

(]
—
Q
o=
=
<
—
<
=
&n
i
o

Received: November 20, 2025 - Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 24, 2025 - Published online:
January 20, 2026

Page 375



