
                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	24,	2025	-	Published	online:	
January	20,	2026	  

  Page 363 

 
 
 

Original Article 
 
 

Tajdid Muhammadiyah sebagai Fondasi Filsafat Pendidikan: 
Analisis Konseptual dan Implikasi bagi Pembaruan Kurikulum 

 
Rully Agung Firmansyah1🖂, Bagus Jamroji2, Fa’izah Hanifah3 

1,2,3Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia, 
Korespondensi Author: rullyaf8@gmail.com, bagus0354@gmail.com, 
hanifahfaizah37@gmail.com  

 
Abstrak: 

Isu pembaruan pendidikan Islam sering menghadapi dua kutub: konservasi 
normatif yang kurang responsif terhadap perubahan dan inovasi kurikulum 
yang berisiko kehilangan pijakan nilai. Artikel ini bertujuan menganalisis 
tajdid Muhammadiyah sebagai fondasi filsafat pendidikan serta 
menurunkan implikasinya bagi pembaruan kurikulum. Penelitian 
menggunakan pendekatan kualitatif studi pustaka dengan analisis isi 
terhadap literatur dan dokumen pemikiran pendidikan Muhammadiyah. 
Hasil kajian menunjukkan bahwa tajdid dipetakan ke dalam dua dimensi 
utama, yakni purifikasi (pemurnian orientasi akidah-ibadah dan etika 
keilmuan) dan dinamisasi (pembaruan pemikiran serta kelembagaan agar 
relevan dan solutif). Dari pemetaan tersebut dirumuskan fondasi filsafat 
pendidikan: ontologi insan hamba-khalifah berkemajuan (iman–ilmu–
amal), epistemologi integratif wahyu–akal–pengalaman–realitas sosial 
dengan etos ilmu amaliah–amal ilmiah dan ijtihad kritis, serta aksiologi 
tauhid, kemanusiaan, keadilan, kemaslahatan, kemajuan, moderasi, dan 
spirit Al-Ma’un. Prinsip pembaruan kurikulum meliputi normatif, ilmiah, 
relevansi sosial, integrasi ilmu, dan pembentukan karakter/adab, yang 
berimplikasi pada perumusan tujuan/profil lulusan, pengorganisasian 
konten, strategi pembelajaran, asesmen autentik, serta penguatan kultur 
sekolah. Kajian ini berkontribusi menyediakan model konseptual untuk 
merancang dan mengevaluasi koherensi kurikulum berbasis tajdid. 

Keywords: Tajdid Muhammadiyah, Filsafat Pendidikan, Pembaruan 
Kurikulum, Islam Berkemajuan, Integrasi Ilmu 

 

Pendahuluan 
Pembaruan kurikulum merupakan isu strategis dalam dunia pendidikan karena 

berperan sebagai pedoman utama yang menentukan arah, isi, dan struktur pembelajaran 
sekaligus memengaruhi kualitas proses serta hasil pendidikan. Dalam menghadapi 

e-XXXX-XXXX 
 

O
rig

in
al

 A
rti

cl
e 

O
rig

in
al

 A
rti

cl
e  

 

mailto:rullyaf8@gmail.com
mailto:bagus0354@gmail.com
mailto:hanifahfaizah37@gmail.com


                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	24,	2025	-	Published	online:	
January	20,	2026	  

  Page 364 

dinamika sosial, kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, serta tuntutan relevansi 
pendidikan dengan kebutuhan masyarakat, lembaga pendidikan Islam, termasuk 
Muhammadiyah, dihadapkan pada kebutuhan untuk melakukan penyesuaian 
kurikulum secara berkelanjutan. Penyesuaian tersebut harus mampu menjaga nilai-nilai 
dan identitas keislaman sebagai karakter utama pendidikan Islam, tidak sekadar 
mengikuti perkembangan zaman (Mubarok et al., 2025; Masnila, 2025). 

Muhammadiyah sebagai gerakan Islam modern yang mengusung semangat 
pembaruan (tajdid) memiliki tradisi pemikiran dan praktik pendidikan khas. Namun, 
tantangan pembaruan kurikulum adalah kecenderungan pragmatisme yang 
mengutamakan pemenuhan regulasi dan tren pedagogis tanpa landasan filsafat 
pendidikan yang jelas, sehingga potensi integrasi nilai Islam dalam kurikulum menjadi 
terabaikan (Masnila, 2025; Hadevi et al., 2025). Oleh karena itu, kajian tajdid 
Muhammadiyah sebagai fondasi filsafat pendidikan penting untuk merumuskan dasar 
ontologis, epistemologis, dan aksiologis pembaruan kurikulum yang relevan dan 
berkelanjutan. 

Penelitian ini bertujuan memetakan konsep tajdid Muhammadiyah dalam 
kerangka filsafat pendidikan serta merumuskan implikasinya bagi prinsip-prinsip 
pembaruan kurikulum yang menjaga keseimbangan antara relevansi perkembangan 
zaman dan identitas nilai. Studi ini diharapkan menjadi rujukan normatif-kritis bagi 
pengembangan kurikulum di lingkungan pendidikan Muhammadiyah sekaligus 
memperkaya khazanah filsafat pendidikan Islam modern. Sejumlah persoalan 
mendasari pentingnya kajian ini, antara lain: pemahaman tajdid Muhammadiyah yang 
masih umum dan belum terpetakan secara filosofis, hubungan normatif antara tajdid 
dan produk pedagogis kurikulum yang belum tergali secara konseptual, serta potensi 
ketegangan antara kebutuhan kurikulum yang adaptif dengan karakter ideologis 
Muhammadiyah (Alfathon & Alberto, 2022; Faizi et al., 2023). Selain itu, kajian pustaka 
yang secara eksplisit merumuskan indikator pembaruan kurikulum berdasarkan tajdid 
Muhammadiyah masih sangat terbatas. Oleh karena itu, penelitian ini melakukan 
rekonstruksi konseptual untuk menjadikan tajdid sebagai fondasi yang kuat dalam 
mendesain kurikulum pendidikan Muhammadiyah yang berkarakter dan responsif. 

Metode  
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi pustaka 

(library research). Fokus kajian diarahkan pada penelusuran, pembacaan kritis, dan 
analisis terhadap konsep tajdid dalam Muhammadiyah sebagai fondasi filsafat 
pendidikan serta implikasinya bagi pembaruan kurikulum. Oleh karena itu, penelitian 
ini tidak melibatkan pengumpulan data lapangan, seperti observasi, wawancara, atau 
angket, melainkan bertumpu pada analisis konseptual terhadap sumber-sumber tertulis 
yang relevan. Studi pustaka dipilih karena memungkinkan peneliti untuk mengkaji 
gagasan, teori, dan temuan penelitian terdahulu secara komprehensif dan mendalam, 
sebagaimana lazim digunakan dalam penelitian kualitatif berbasis literatur (Zed, 2014; 
Creswell & Creswell, 2017). 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data 
primer meliputi buku, karya ilmiah, artikel jurnal, serta tulisan-tulisan otoritatif yang 
secara langsung membahas konsep tajdid Muhammadiyah, pemikiran pendidikan 
Muhammadiyah, dan rujukan utama yang relevan dalam membangun kerangka filsafat 
pendidikan. Sementara itu, data sekunder mencakup hasil penelitian terdahulu, 
dokumen akademik, prosiding, laporan penelitian, serta literatur pendukung lainnya 



                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	24,	2025	-	Published	online:	
January	20,	2026	  

  Page 365 

yang berfungsi memperkaya konteks analisis dan memperkuat argumentasi. 
Pengumpulan data dilakukan melalui teknik studi dokumentasi dan studi literatur. 

Proses ini meliputi identifikasi sumber-sumber yang relevan, penelusuran literatur 
melalui basis data akademik seperti Google Scholar, DOAJ, Sinta, serta (bila diperlukan) 
Scopus, di samping pemanfaatan repositori perguruan tinggi dan penerbit buku 
akademik. Literatur yang diperoleh kemudian dibaca secara sistematis, dicatat poin-
poin pentingnya, dan dikategorikan berdasarkan tema kajian, seperti konsep tajdid, 
dimensi ontologi, epistemologi, dan aksiologi pendidikan, serta prinsip-prinsip 
pembaruan kurikulum (Bowen, 2009; Amir, 2020). 

Analisis data dilakukan menggunakan metode analisis isi (content analysis), yaitu 
teknik untuk menafsirkan teks secara sistematis dan objektif guna mengidentifikasi pola, 
makna, serta hubungan antar konsep (Krippendorff, 2018). Tahapan analisis meliputi: 
(1) reduksi data, dengan menyeleksi literatur yang paling relevan dengan fokus kajian; 
(2) klasifikasi konsep, dengan mengelompokkan gagasan ke dalam kategori tematik, 
seperti definisi dan prinsip tajdid, tujuan pendidikan Muhammadiyah, landasan 
ontologis (hakikat manusia dan tujuan pendidikan), landasan epistemologis (sumber 
dan cara memperoleh pengetahuan), serta landasan aksiologis (nilai, etika, dan orientasi 
kemaslahatan) yang berkaitan dengan pembaruan kurikulum; (3) interpretasi data, 
dengan memaknai keterkaitan antar konsep, membandingkan pandangan dari berbagai 
sumber, dan menyusun sintesis argumentatif yang koheren; serta (4) penarikan 
kesimpulan, dengan merumuskan temuan-temuan konseptual dan implikasi prinsipil 
bagi pembaruan kurikulum (Miles, Huberman, & Saldaña, 2014; Moleong, 2019). 

Keabsahan data dijaga melalui teknik triangulasi sumber dan triangulasi teori. 
Triangulasi sumber dilakukan dengan membandingkan berbagai jenis literatur, seperti 
buku, artikel jurnal, dokumen resmi, dan hasil penelitian terdahulu, untuk memperoleh 
pemahaman yang komprehensif dan menghindari ketergantungan pada satu rujukan. 
Triangulasi teori dilakukan dengan mengaitkan temuan penelitian dengan kerangka 
filsafat pendidikan (ontologi, epistemologi, dan aksiologi) serta teori pengembangan 
kurikulum. Selain itu, konsistensi interpretasi diperkuat melalui pembacaan berulang, 
pencatatan yang sistematis, dan perbandingan antar sumber, sehingga argumentasi 
yang dibangun tetap stabil, minim bias, dan dapat dipertanggungjawabkan secara 
akademik (Patton, 2014; Sugiyono, 2019; Ibrahim et al., 2022). 

Hasil dan Pembahasan 
Konsep Tajdid dalam Perspektif Muhammadiyah 

Dalam perspektif Muhammadiyah, tajdid dipahami sebagai proyek pembaruan 
yang bertujuan menjaga kemurnian ajaran Islam sekaligus menyesuaikannya dengan 
dinamika zaman. Tajdid tidak dimaknai sekadar sebagai modernisasi teknis, melainkan 
sebagai proses reaktualisasi pemahaman ajaran Islam yang bersumber pada al-Qur’an 
dan Sunnah agar tetap relevan dalam membentuk kehidupan dan peradaban umat. Oleh 
karena itu, tajdid memiliki dimensi normatif dan historis yang menuntut pembaruan 
ajaran Islam selalu mempertimbangkan konteks sosial tempat ia diimplementasikan 
(Mukhtarom, 2015; Ichsan et al., 2022). 

Dalam kerangka pemikiran Muhammadiyah, tajdid mencakup dua dimensi utama, 
yaitu purifikasi dan dinamisasi. Dimensi purifikasi diarahkan pada pemeliharaan 
kemurnian akidah dan praktik keagamaan dari unsur-unsur yang tidak memiliki 
landasan yang kuat dalam ajaran Islam, seperti sinkretisme dan takhayul, demi menjaga 
integritas tauhid (Ikhwan, 2020; Firdaus, 2023). Sementara itu, dimensi dinamisasi 



                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	24,	2025	-	Published	online:	
January	20,	2026	  

  Page 366 

menekankan pentingnya pembaruan pemikiran, strategi dakwah, dan kelembagaan agar 
ajaran Islam mampu berfungsi secara produktif dalam mendorong transformasi sosial, 
termasuk dalam merespons persoalan pendidikan, kesehatan, dan kemiskinan secara 
metodologis dan kontekstual (A’abadia & Huda, 2022; Syahrir et al., 2022). 

Tujuan utama tajdid dalam Muhammadiyah adalah terwujudnya pencerahan dan 
kemajuan umat. Pencerahan dimaknai sebagai pembebasan praktik keberagamaan dari 
sikap dogmatis dan tidak rasional, sedangkan kemajuan merujuk pada peningkatan 
kualitas hidup manusia melalui penguatan ilmu pengetahuan, etos kerja, dan 
kelembagaan sosial. Dalam konteks ini, tajdid berfungsi sebagai mekanisme etis-
intelektual yang tidak hanya memperkuat fondasi normatif Islam, tetapi juga 
mengarahkan agama sebagai sumber inspirasi bagi inovasi dan perubahan sosial 
(Syamsuddin & Sani, 2023; Salsabila et al., 2024). 

Dalam bidang pendidikan, tajdid Muhammadiyah menampilkan karakter 
rasional-ilmiah, berorientasi pada amal, dan responsif terhadap konteks sosial. Karakter 
ini tercermin dalam penghargaan terhadap berpikir kritis, penguasaan ilmu 
pengetahuan dan literasi sains, serta penekanan bahwa pendidikan harus bermuara 
pada tindakan nyata yang bermanfaat bagi masyarakat. Dengan demikian, kurikulum 
dan pedagogi dituntut mampu memadukan kebutuhan sosial dengan nilai-nilai Islam 
tanpa kehilangan substansi ajarannya (Musliadi, 2014; Fikri & Arqam, 2022; Prayitno & 
Ashari, 2023). 

Tajdid sebagai Fondasi Filsafat Pendidikan Muhammadiyah 
Sebagai fondasi filsafat pendidikan, tajdid berfungsi memberikan arah normatif 

dan filosofis bagi penyelenggaraan pendidikan Muhammadiyah. Tajdid memandu cara 
pandang terhadap manusia ideal, kedudukan pengetahuan, serta tujuan hidup yang 
hendak dicapai melalui pendidikan. Pendidikan tidak dipahami semata sebagai aktivitas 
institusional, tetapi sebagai instrumen strategis untuk melahirkan individu yang 
beriman, berilmu, dan memiliki kapasitas transformasional dalam kehidupan sosial 
(Zubair et al., 2023). 

Dalam kerangka ini, Muhammadiyah mengembangkan etos Islam Berkemajuan 
dan dakwah pencerahan, yakni pendekatan keagamaan yang menguatkan spiritualitas, 
mengoptimalkan akal, dan mendorong praktik sosial yang berorientasi pada 
kemaslahatan. Tajdid memosisikan pendidikan sebagai proses pembaruan 
berkelanjutan yang memadukan pemurnian orientasi nilai (purifikasi) dan penguatan 
daya adaptif serta inovatif (dinamisasi) (Nurhakim & Musthafa, 2024; Luthfiyah & 
Lhobir, 2023). 

Penting dibedakan antara tajdid sebagai kerangka filosofis dan tajdid sebagai 
program teknis. Sebagai kerangka filosofis, tajdid bekerja pada level asumsi dasar 
pendidikan—menetapkan orientasi nilai, cara pandang terhadap ilmu, dan etika tujuan 
pendidikan sebagai kompas dalam menilai perubahan. Sementara itu, tajdid sebagai 
program teknis beroperasi pada level kebijakan dan praktik, seperti reformasi 
kurikulum, pengembangan model pembelajaran, dan penguatan literasi sains serta 
digital. Program teknis tersebut bersifat kontekstual dan dinamis, namun harus 
konsisten dengan kerangka filosofis tajdid agar pembaruan tidak tereduksi menjadi 
perubahan administratif semata. 

Berdasarkan kerangka tersebut, pembaruan kurikulum Muhammadiyah 
setidaknya harus memenuhi tiga prinsip: kesetiaan normatif terhadap orientasi tauhid 
dan akhlak; kemajuan rasional-ilmiah melalui penguatan nalar kritis dan metodologi 



                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	24,	2025	-	Published	online:	
January	20,	2026	  

  Page 367 

keilmuan; serta orientasi praksis kemaslahatan yang menautkan hasil belajar dengan 
amal sosial dan pemecahan masalah nyata masyarakat (Tarigan & Harahap, 2022; 
Rangkuti, 2019; Athallah et al., 2023). 

Ontologi Pendidikan Muhammadiyah Berbasis Tajdid 
Ontologi pendidikan Muhammadiyah berbasis tajdid berfungsi sebagai kerangka 

filosofis dalam memahami hakikat manusia dan tujuan pendidikan. Manusia dipandang 
sebagai hamba Allah yang bertauhid sekaligus khalifah yang bertanggung jawab 
memakmurkan bumi dan mewujudkan kemaslahatan sosial. Oleh karena itu, manusia 
ditempatkan sebagai subjek religius sekaligus agen perubahan yang dituntut 
mengintegrasikan iman, ilmu, dan amal dalam kehidupannya (Zubair et al., 2023; 
Jannah et al., 2024). 

Dimensi purifikasi mengarahkan pendidikan pada pemurnian orientasi tauhid, 
akhlak, dan karakter, sedangkan dimensi dinamisasi menegaskan peran manusia 
sebagai pembelajar sepanjang hayat yang adaptif, produktif, dan bertanggung jawab 
terhadap persoalan sosial. Dengan demikian, subjek didik ideal dalam pendidikan 
Muhammadiyah bukan hanya saleh secara personal, tetapi juga memiliki kesalehan 
sosial dan kemampuan mengaitkan pengetahuan dengan tindakan nyata (Setiawati et 
al., 2025; Jamaludin et al., 2025). 

Tujuan pendidikan Muhammadiyah dirumuskan sebagai pembentukan insan 
berkemajuan, yaitu individu yang mampu mengintegrasikan iman sebagai orientasi 
nilai, ilmu sebagai perangkat kognitif-metodologis, dan amal sebagai wujud konkret 
keberagamaan dalam kontribusi sosial. Pendidikan dipahami sebagai proses tazkiyah, 
ta‘līm, dan tarbiyah yang menghasilkan kompetensi hidup bermakna dan berdampak 
(Judrah, 2020; Romadhonie, 2024). 

Ontologi ini mengandaikan kurikulum yang terintegrasi antara pembentukan 
kepribadian, penguatan keilmuan, dan praksis sosial. Kurikulum yang menekankan 
salah satu aspek secara berlebihan bertentangan dengan tujuan pembentukan insan 
berkemajuan yang mensyaratkan kesatuan iman, ilmu, dan amal secara seimbang (Aisah 
& Ridha, 2017; Suyatno, 2024). Selain itu, pendidikan Muhammadiyah ditempatkan 
dalam konteks realitas sosial, sehingga pemberdayaan masyarakat dan pelayanan sosial 
menjadi bagian integral dari proses pendidikan (Judrah, 2020; Kurniawan, 2022). 

Dengan demikian, ontologi pendidikan Muhammadiyah berbasis tajdid 
memberikan fondasi yang jelas bagi pengembangan sistem pendidikan yang tidak hanya 
membentuk individu beriman, tetapi juga mengintegrasikan ilmu dan amal sebagai 
wujud tanggung jawab sosial, sekaligus responsif terhadap tantangan zaman dan 
kebutuhan masyarakat. 

Epistemologi Pendidikan Muhammadiyah Berbasis Tajdid 
Epistemologi pendidikan Muhammadiyah berbasis tajdid menempatkan sumber 

pengetahuan secara komprehensif dan saling melengkapi, meliputi wahyu, akal, 
pengalaman, dan realitas sosial. Kerangka ini memungkinkan pemahaman kebenaran 
yang utuh, sekaligus memastikan bahwa pengetahuan yang diperoleh memiliki implikasi 
etis dan manfaat sosial. Dalam konteks ini, tajdid menegaskan etos ilmu amaliah dan 
amal ilmiah, yaitu pengetahuan yang berorientasi pada pengabdian dan transformasi 
sosial (Mutiarin et al., 2021; Jailani & Suyadi, 2022). 

Wahyu berfungsi sebagai orientasi nilai dan kerangka normatif, sementara akal 
berperan dalam proses kritik, penalaran, dan pengembangan logika keilmuan (Jannah, 
2023). Pengalaman diposisikan sebagai ruang pengujian dan pembelajaran empiris, 



                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	24,	2025	-	Published	online:	
January	20,	2026	  

  Page 368 

sedangkan realitas sosial menjadi medan yang menuntut respons ilmiah sekaligus etis 
(Zubair et al., 2023). Pola epistemologis ini mencerminkan pemikiran K.H. Ahmad 
Dahlan yang menempatkan pendidikan sebagai sarana strategis tajdid, bukan sekadar 
proses transfer pengetahuan, tetapi juga pembentukan kemampuan berpikir kritis dan 
analitis (Jailani & Suyadi, 2022; Ichsan et al., 2022). 

Implikasi penting dari epistemologi ini adalah penolakan terhadap dikotomi 
antara ilmu agama dan ilmu umum. Muhammadiyah mengadvokasi integrasi studi 
keislaman dengan sains dan humaniora dalam satu ekosistem keilmuan yang saling 
menguatkan (Abror & Zuhdi, 2018; Jannah, 2023). Integrasi tersebut tercermin dalam 
desain kurikulum lintas disiplin yang mengangkat isu-isu kemanusiaan, lingkungan, dan 
keadilan sosial, sehingga pendidikan mampu merespons tantangan masyarakat secara 
kontekstual (Rusydi, 2017). 

Penguatan epistemologi ini menuntut peningkatan literasi riset dan penerapan 
pembelajaran berbasis masalah yang bersumber dari kebutuhan nyata masyarakat (Zain 
et al., 2017; Ferdinan et al., 2024). Pendekatan tersebut sejalan dengan tujuan tajdid 
yang memadukan purifikasi orientasi nilai dan dinamisasi pola pikir. Dengan demikian, 
peserta didik tidak hanya menguasai pengetahuan secara teoretis, tetapi juga mampu 
mengaplikasikannya dalam tindakan nyata yang berlandaskan etika dan kemaslahatan 
sosial (Taufiq, 2020; Ichsan et al., 2022). 

Secara keseluruhan, epistemologi pendidikan Muhammadiyah berbasis tajdid 
mendorong paradigma integratif antara wahyu, akal, pengalaman, dan realitas sosial. 
Pendidikan tidak berhenti pada transfer ilmu, tetapi diarahkan untuk melahirkan 
tindakan sosial yang kritis, konstruktif, dan bertanggung jawab secara etis. 

Aksiologi Pendidikan Muhammadiyah Berbasis Tajdid 
Aksiologi pendidikan Muhammadiyah berbasis tajdid menempatkan tauhid 

sebagai nilai puncak yang mengarahkan tujuan, isi, dan praktik pendidikan. Dalam 
kerangka ini, ilmu dan keterampilan dipahami sebagai amanah yang harus 
dipertanggungjawabkan secara moral dan sosial (Putra et al., 2024). Melalui tajdid, 
nilai-nilai kemanusiaan, keadilan, dan kemaslahatan diintegrasikan dalam proses 
pendidikan, sehingga pembelajaran tidak hanya berorientasi pada aspek kognitif, tetapi 
juga pada pembentukan karakter dan etika (Jannah, 2023). Berbasis tauhid, aksiologi 
pendidikan Muhammadiyah menegaskan penghormatan terhadap martabat manusia, 
penolakan terhadap ketimpangan, serta komitmen pada keadilan sosial. Prinsip ini 
mendorong sikap inklusif, penghargaan terhadap perbedaan, dan keberpihakan pada 
kelompok rentan, sebagaimana tercermin dalam spirit Al-Ma’un yang menjadi dasar 
praksis sosial pendidikan Muhammadiyah (Fanani, 2017; Pajarianto, 2023). 

Nilai kemajuan dalam pendidikan Muhammadiyah dipadukan dengan prinsip 
moderasi sebagai rambu etis untuk menghindari sikap ekstrem. Moderasi mendorong 
sikap proporsional, dialogis, terbuka terhadap perbedaan yang sah, serta 
mengedepankan argumentasi ilmiah dalam kehidupan akademik dan sosial. Dengan 
demikian, kemajuan pendidikan tidak hanya dimaknai sebagai prestasi akademik, tetapi 
juga sebagai pembentukan karakter yang berintegritas dan bertanggung jawab (Mutiarin 
et al., 2021; Amal et al., 2023). Dalam praktik, aksiologi ini diwujudkan melalui 
penanaman adab ilmiah, seperti kejujuran akademik, penghormatan terhadap sumber, 
anti-plagiarisme, serta kesediaan untuk diuji secara ilmiah. Nilai amanah, disiplin, dan 
tanggung jawab sosial menjadi bagian integral dari proses pendidikan, sehingga sekolah 
tidak hanya menjadi ruang kognitif, tetapi juga arena pembentukan budaya mutu dan 



                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	24,	2025	-	Published	online:	
January	20,	2026	  

  Page 369 

sensitivitas sosial (Jailani & Suyadi, 2022). Spirit Al-Ma’un memperkuat orientasi ini 
dengan mengarahkan pendidikan pada praktik pemberdayaan sosial yang 
berkelanjutan, bukan sekadar karitas sesaat (Putra et al., 2024). 

Secara kurikuler, aksiologi pendidikan Muhammadiyah berbasis tajdid menuntut 
capaian pembelajaran yang terukur dalam bentuk kompetensi nilai dan karakter 
berkemajuan, meliputi: integritas tauhid dan akhlak publik; adab dan etika keilmuan; 
kepekaan terhadap keadilan dan kemaslahatan sosial; serta etos kemajuan yang 
moderat, produktif, dan kolaboratif (Setyawan, 2017; Rahman & Erdawati, 2019; Ichsan 
et al., 2022). Dengan demikian, aksiologi pendidikan Muhammadiyah berbasis tajdid 
menyediakan kerangka nilai yang kokoh untuk membangun sistem pendidikan yang 
tidak hanya mencetak kecerdasan akademik, tetapi juga membentuk karakter dan 
tanggung jawab sosial. Melalui pendekatan ini, pendidikan Muhammadiyah diarahkan 
untuk melahirkan sumber daya manusia yang berorientasi pada kemaslahatan, keadilan, 
dan kemajuan umat. 

Prinsip-Prinsip Pembaruan Kurikulum Berbasis Tajdid 
Pembaruan kurikulum berbasis tajdid dalam pendidikan Muhammadiyah 

didasarkan pada seperangkat prinsip untuk menjawab tantangan zaman dan kebutuhan 
masyarakat, dengan tetap berlandaskan nilai-nilai Islam dan misi Muhammadiyah 
sebagai gerakan pencerahan. Kurikulum tidak hanya diarahkan untuk menghasilkan 
lulusan yang unggul secara akademik, tetapi juga berkarakter, berakhlak, dan memiliki 
kepekaan sosial. 

Pertama, prinsip normatif, yaitu keselarasan kurikulum dengan nilai-nilai Islam 
dan misi Islam Berkemajuan. Secara praktis, capaian pembelajaran dirumuskan dengan 
mengintegrasikan orientasi iman, ilmu, dan amal, serta memastikan konten dan 
aktivitas pembelajaran tidak bertentangan dengan etika tauhid dan akhlak (Kartini et al., 
2023). 

Kedua, prinsip ilmiah, yang menuntut kurikulum disusun dan dikembangkan 
secara evidence-informed, berbasis riset pendidikan, data evaluasi pembelajaran, dan 
praktik baik yang teruji. Implementasinya antara lain melalui penguatan literasi riset, 
pembelajaran berbasis inkuiri, serta evaluasi kurikulum berkelanjutan sebagai bagian 
dari sistem penjaminan mutu, bukan sekadar tugas administratif (Ajidin & Ajidin, 2022; 
Soiman, 2019). 

Ketiga, prinsip relevansi sosial, yang menegaskan bahwa kurikulum harus 
responsif terhadap persoalan umat dan bangsa. Pendekatan pembelajaran berbasis 
masalah, proyek, atau service learning digunakan untuk menghubungkan proses belajar 
dengan realitas sosial, seperti isu kemiskinan, kesehatan, lingkungan, literasi digital, dan 
intoleransi, sehingga pendidikan bersifat aplikatif dan berdampak langsung bagi 
masyarakat (Hasbullah, 2024). 

Keempat, prinsip integrasi ilmu, yang menolak dikotomi antara ilmu agama dan 
ilmu umum serta mendorong pendekatan interdisipliner. Kurikulum dirancang melalui 
tema-tema besar—misalnya keadilan sosial, etika teknologi, dan ketahanan keluarga—
yang dikaji secara terpadu dari perspektif keislaman, sains, dan humaniora (Rochana et 
al., 2024). 

Kelima, prinsip pembentukan karakter, yang menempatkan akhlak dan adab 
sebagai capaian utama pendidikan. Kurikulum perlu memuat indikator adab ilmiah, 
kepemimpinan, dan kepedulian sosial, serta menilai aspek tersebut melalui portofolio, 
observasi, dan refleksi praktik, tidak hanya melalui tes kognitif (Nilan & Wibowanto, 



                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	24,	2025	-	Published	online:	
January	20,	2026	  

  Page 370 

2021). 
Kelima prinsip tersebut—normatif, ilmiah, relevansi sosial, integrasi ilmu, dan 

pembentukan karakter—menjadi fondasi yang koheren bagi pengembangan kurikulum 
Muhammadiyah yang berorientasi pada pembentukan generasi beriman, berilmu, dan 
beramal. 

Implikasi Tajdid bagi Komponen Kurikulum 
Implikasi tajdid pertama terlihat pada tujuan pendidikan dan profil lulusan. 

Berbasis tajdid, tujuan kurikulum tidak berhenti pada capaian akademik, tetapi 
diarahkan pada pembentukan insan berkemajuan yang memadukan iman, ilmu, dan 
amal. Profil lulusan mencakup kompetensi spiritual-etik (purifikasi), kemampuan 
berpikir ilmiah dan adaptif (dinamisasi), serta orientasi pada kemaslahatan sosial. 
Dengan demikian, keberhasilan pendidikan diukur tidak hanya dari penguasaan materi, 
tetapi juga dari kejelasan tujuan penggunaan ilmu dalam kehidupan. 

Implikasi berikutnya menyentuh konten atau materi kurikulum. Dalam perspektif 
tajdid, konten disusun secara integratif dan anti-dikotomi, dengan mempertemukan 
studi keislaman, sains, teknologi, dan humaniora melalui tema-tema kemanusiaan, 
keadilan sosial, dan kemaslahatan. Dimensi purifikasi berfungsi sebagai penyaring nilai 
dan penguat literasi keagamaan yang bertanggung jawab, sementara dimensi dinamisasi 
mendorong pembaruan materi agar responsif terhadap isu-isu kontemporer, seperti 
literasi digital, etika teknologi, krisis lingkungan, dan kesehatan publik. Dengan 
demikian, kurikulum tidak hanya menekankan kebenaran normatif, tetapi juga cara 
memahami dan mengimplementasikan kebenaran tersebut dalam realitas sosial yang 
kompleks. 

Tabel 1. Arah Pembaruan Komponen Kurikulum Berbasis Tajdid (Konseptual) 

Komponen Arah Pembaruan 
Berbasis Tajdid 

Contoh Implementasi Kurikuler 
(konseptual) 

Tujuan & 
profil lulusan 

Insan berkemajuan 
(iman–ilmu–amal), 
hamba-khalifah, 
moderat, berkeadilan 

Profil lulusan memuat: integritas 
tauhid, literasi ilmiah, kepedulian 
sosial (spirit Al-Ma’un), kompetensi 
kolaborasi dan kepemimpinan 

Konten/materi 
Integrasi ilmu; relevansi 
isu umat-bangsa; 
purifikasi orientasi nilai 

Modul tematik lintas mapel: “Etika 
digital & adab bermedia”, “Keadilan 
sosial & filantropi”, “Lingkungan & 
amanah khalifah” 

Strategi 
pembelajaran 

Inkuiri, 
problem/project-
based, service learning, 
dialogis-kritis 

Proyek pemecahan masalah sosial 
berbasis data; diskusi berbasis 
argumen; praktik pengabdian 
terencana sebagai bagian capaian 
belajar 

Penilaian 

Menilai pengetahuan-
keterampilan-karakter; 
berbasis bukti dan 
autentik 

Portofolio karya, rubrik adab ilmiah, 
jurnal refleksi iman–ilmu–amal, 
penilaian kinerja/proyek dan 
presentasi berbasis data 

Peran guru & 
kultur sekolah 

Guru sebagai murabbi-
intelektual; kultur 
amanah, disiplin, 
integritas, kepedulian 

Komunitas belajar guru; pembiasaan 
etika akademik; tata kelola anti-
plagiarisme; kegiatan kolaboratif 
sosial-kemanusiaan 

Pada aspek strategi pembelajaran, tajdid mendorong penerapan pedagogi yang 



                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	24,	2025	-	Published	online:	
January	20,	2026	  

  Page 371 

bersifat rasional-ilmiah sekaligus berorientasi pada amal. Pendekatan seperti inquiry-
based learning, problem-based learning, project-based learning, dan service learning 
menjadi relevan karena menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif dalam 
membangun pengetahuan dan memecahkan masalah nyata. Melalui pendekatan ini, 
pembelajaran tidak berhenti pada hafalan materi, tetapi berkembang menjadi 
kompetensi berpikir kritis, analitis, dan aplikatif. Diskusi kritis, kerja berbasis data, serta 
latihan berpikir argumentatif—yang dapat dipahami sebagai bentuk ijtihad intelektual—
menjadi ciri metode pembelajaran yang sejalan dengan semangat dinamisasi dalam 
tajdid. Pada aspek penilaian, tajdid menuntut pergeseran dari dominasi tes kognitif 
menuju asesmen yang lebih komprehensif. Penilaian diarahkan untuk mengukur 
pengetahuan, keterampilan, dan karakter secara utuh melalui asesmen autentik dan 
berbasis bukti. Selain capaian akademik, penilaian juga mencakup adab ilmiah, seperti 
kejujuran, ketelitian, dan tanggung jawab, serta dampak sosial dari proyek dan aktivitas 
pembelajaran yang dilakukan peserta didik. 

Lebih lanjut, tajdid berimplikasi pada peran guru dan kultur sekolah. Guru tidak 
hanya berfungsi sebagai penyampai materi, tetapi sebagai pendidik yang 
mengintegrasikan peran intelektual dan keteladanan etis. Guru diharapkan mampu 
menumbuhkan tradisi berpikir kritis, menjaga orientasi nilai melalui purifikasi, serta 
mendorong inovasi pembelajaran sebagai wujud dinamisasi. Sejalan dengan itu, kultur 
sekolah yang dibangun mencerminkan nilai amanah, disiplin, integritas akademik, 
moderasi dalam perbedaan, dan kepedulian sosial, dengan spirit Al-Ma’un sebagai 
orientasi pemberdayaan. Dengan demikian, pembaruan kurikulum berbasis tajdid 
menuntut pembaruan ekosistem pendidikan secara menyeluruh. Pembaruan tidak 
cukup dilakukan pada tataran dokumen kurikulum, tetapi harus diwujudkan dalam 
kebiasaan belajar, tata kelola pengetahuan, dan etos kolektif sekolah yang konsisten 
dengan tujuan pembentukan insan berkemajuan. 

Model Konseptual Kurikulum Tajdid Muhammadiyah 
Model konseptual kurikulum tajdid Muhammadiyah menempatkan tajdid sebagai 

“penggerak induk” (driving construct) yang menurunkan arah filosofis—ontologi, 
epistemologi, dan aksiologi—kemudian diterjemahkan menjadi prinsip kurikulum, 
komponen operasional, hingga menghasilkan profil lulusan insan berkemajuan. Tajdid 
tidak dipahami sebagai program teknis tertentu, melainkan logika pembaruan 
berkelanjutan yang menjamin kurikulum tetap normatif sekaligus adaptif. Model ini 
membedakan level “nilai-asumsi” yang relatif stabil dari level “strategi-operasional” 
yang kontekstual, sehingga pembaruan kurikulum tidak hanya berganti format 
administratif. 

Bagan alur berbasis teks: 
TAJDID (purifikasi + dinamisasi) → FONDASI FILSAFAT PENDIDIKAN 

(ontologi: insan berkemajuan; epistemologi: wahyu–akal–pengalaman–realitas sosial; 
aksiologi: tauhid, kemanusiaan, keadilan, kemaslahatan, moderasi, spirit Al-Ma’un) → 
PRINSIP KURIKULUM (normatif, ilmiah, relevansi sosial, integrasi ilmu, pembentukan 
karakter) → KOMPONEN KURIKULUM (tujuan & profil, konten, strategi pembelajaran, 
penilaian, peran guru & kultur sekolah) → PROFIL LULUSAN INSAN BERKEMAJUAN 
(iman–ilmu–amal, adab ilmiah, kompeten memecahkan masalah, peduli-keadilan 
sosial). 

Beberapa proposisi konseptual dapat diuji secara empiris: integrasi purifikasi–
dinamisasi meningkatkan konsistensi tujuan dengan profil lulusan; kurikulum anti-



                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	24,	2025	-	Published	online:	
January	20,	2026	  

  Page 372 

dikotomi agama–umum meningkatkan literasi kritis dan transfer pengetahuan; 
pembelajaran berbasis masalah dan proyek terkait isu sosial meningkatkan tanggung 
jawab sosial; asesmen autentik yang menilai adab ilmiah menurunkan perilaku tidak 
jujur akademik; kultur sekolah yang mempraktikkan moderasi, amanah, dan kepedulian 
sosial memediasi efektivitas kurikulum terhadap karakter dan civic virtue. 

Dialog Kritis dengan Literatur dan Tantangan Implementasi 
Kurikulum tajdid dapat dikaitkan dengan tradisi rasional-teknis Tyler/Taba, 

progresivisme, dan rekonstruksionisme sosial. Kesamaannya terletak pada koherensi 
tujuan–konten–metode–asesmen. Bedanya, kurikulum tajdid menegaskan premis nilai 
eksplisit—tauhid, kemaslahatan, dan pencerahan—sebagai kerangka orientasi, sekaligus 
menyeimbangkan kebebasan belajar dengan purifikasi agar tidak relativistik. 
Dinamisasi mendorong pembaruan pedagogi adaptif, relevan, dan kontekstual, 
sedangkan orientasi normatif menjaga integritas etis dan sosial peserta didik. 

Tantangan implementasi meliputi: (1) sloganisasi tajdid tanpa indikator 
operasional; (2) dualisme ilmu agama–umum; (3) beban administratif yang berlebihan; 
(4) keterbatasan kapasitas guru dan budaya riset; (5) fragmentasi nilai. Solusi yang 
disarankan: menetapkan indikator operasional purifikasi dan dinamisasi, panduan 
prinsip kurikulum dari filosofis ke desain operasional, penguatan budaya literasi dan 
riset, serta penerjemahan nilai inti menjadi learning outcomes lintas mata pelajaran dan 
standar kultur sekolah. Dengan demikian, kurikulum berbasis tajdid bergerak dari 
dokumen formal menuju praktik pendidikan yang konsisten dengan pembentukan insan 
berkemajuan. 

Kontribusi Penelitian dan Keterbatasan 
Kajian ini memberikan kontribusi teoretis dengan menegaskan tajdid 

Muhammadiyah sebagai fondasi filsafat pendidikan yang dapat dioperasionalkan 
melalui pemetaan dimensi ontologi, epistemologi, dan aksiologi, kemudian 
diterjemahkan menjadi prinsip pembaruan kurikulum dan implikasinya pada 
komponen kurikulum. Dengan kerangka ini, tajdid diposisikan bukan sekadar jargon 
modernisasi, melainkan worldview pendidikan yang mengintegrasikan purifikasi 
(peneguhan orientasi normatif) dan dinamisasi (adaptasi dan inovasi berbasis ilmu dan 
kebutuhan sosial). Secara praktis, artikel ini menawarkan model konseptual untuk 
menilai koherensi tujuan, konten, strategi pembelajaran, penilaian, dan kultur sekolah, 
sekaligus menyediakan bahasa konseptual bagi perumusan indikator kurikulum tajdid, 
seperti integrasi ilmu, relevansi sosial, adab ilmiah, dan orientasi kepedulian sosial 
(spirit Al-Ma’un), tanpa mengunci pada satu paket teknis tertentu. 

Keterbatasan penelitian terletak pada karakter studi pustaka yang bergantung 
pada literatur, sehingga tidak menguji secara empiris bagaimana tajdid dipahami dan 
diimplementasikan dalam praktik kurikulum dan pembelajaran di berbagai konteks 
kelembagaan. Oleh karena itu, temuan bersifat konseptual dan memerlukan pengujian 
lanjutan. Penelitian berikutnya dapat diarahkan pada: (1) analisis dokumen kurikulum 
di berbagai amal usaha pendidikan Muhammadiyah untuk memetakan operasionalisasi 
prinsip tajdid dalam silabus, modul ajar, dan asesmen; (2) studi kasus multi-situs 
mengenai implementasi kurikulum berbasis tajdid, termasuk perencanaan 
pembelajaran, kultur sekolah, dan peran guru dalam integrasi nilai dan ilmu; serta (3) 
evaluasi program pembelajaran berbasis proyek sosial (misalnya service learning 
berorientasi Al-Ma’un) untuk menilai dampaknya pada literasi ilmiah, adab ilmiah, dan 
tanggung jawab sosial peserta didik. 



                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	24,	2025	-	Published	online:	
January	20,	2026	  

  Page 373 

 

Gambar 1. Tajdid Muhammadiyah sebagai Fondasi Filsafat Pendidikan: Analisis 
Konseptual dan Implikasi bagi Pembaruan Kurikulum 

 

Gambar 2.Konseptual Kurikulum Tajdid Muhammadiyah: dari Filosofi ke Profil 
Lulusan 

Kesimpulan 
Berdasarkan hasil analisis yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa 

kebocoran data (data leakage) tidak hanya disebabkan oleh kelemahan teknis pada 
sistem informasi, tetapi juga sangat dipengaruhi oleh faktor manusia (human error). 
Penelitian ini menunjukkan bahwa bentuk human error yang paling sering berkontribusi 
terhadap kebocoran data meliputi penggunaan kata sandi yang lemah, kesalahan dalam 
pengiriman data, kerentanan terhadap serangan phishing, serta kesalahan konfigurasi 
hak akses. 



                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	24,	2025	-	Published	online:	
January	20,	2026	  

  Page 374 

Hasil penelitian juga mengungkapkan bahwa keberadaan kontrol keamanan teknis 
saja belum cukup untuk mencegah terjadinya kebocoran data. Tanpa didukung oleh 
kesadaran keamanan pengguna dan penerapan prosedur yang jelas, sistem informasi 
tetap rentan terhadap eksploitasi yang berasal dari kesalahan manusia. Oleh karena itu, 
pendekatan keamanan yang komprehensif dengan mengintegrasikan aspek manusia, 
proses, dan teknologi menjadi kebutuhan yang sangat penting dalam upaya 
perlindungan data organisasi. 

Saran 
Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan, disarankan agar organisasi 

meningkatkan kesadaran keamanan informasi bagi seluruh pengguna sistem melalui 
pelatihan dan edukasi keamanan secara berkala. Selain itu, organisasi perlu menetapkan 
dan menerapkan prosedur operasional standar yang jelas terkait pengelolaan data dan 
akses sistem guna meminimalkan potensi kesalahan manusia. 

Disarankan pula untuk memperkuat kontrol teknis dengan menerapkan 
manajemen akses berbasis prinsip least privilege, autentikasi berlapis, serta sistem 
pencegahan kebocoran data (Data Loss Prevention). Penelitian selanjutnya diharapkan 
dapat mengkaji secara empiris efektivitas kombinasi strategi mitigasi tersebut pada 
berbagai jenis organisasi dan lingkungan sistem informasi yang berbeda, sehingga 
diperoleh model mitigasi kebocoran data yang lebih optimal dan aplikatif. 

Daftar Pustaka 
A’abadia, E. A. I., & Huda, A. A. F. Al. (2022). Gagasan Pendidikan Integrasi Madrasah 

Modernis Perspektif K.H. Ahmad Dahlan. Ji, 2(2), 195–208. 
https://doi.org/10.62509/ji.v2i2.65 

Abror, I., & Zuhdi, M. N. (2018). Tafsir Al-Qur’an Berkemajuan: Exploring 
Methodological Contestation and Contextualization of Tafsir at-Tanwir by Tim 
Majelis Tarjih Dan Tajdid PP Muhammadiyah. Esensia Jurnal Ilmu-Ilmu 
Ushuluddin, 19(2), 249–277. https://doi.org/10.14421/esensia.v19i2.1347 

Aisah, A., & Ridha, U. (2017). Pendidikan Karakter ‘Tidak Merokok’ Di Sekolah 
Muhammadiyah Di Kota Kretek. Psikoislamedia Jurnal Psikologi, 2(1), 75. 
https://doi.org/10.22373/psikoislamedia.v2i1.1826 

Ajidin, Z. A., & Ajidin, A. (2022). Komparasi Model Pendidikan Islam Antara 
Muhammadiyah Dan Persatuan Islam. Lentera Indonesian Journal of 
Multidisciplinary Islamic Studies, 4(1), 1–14. 
https://doi.org/10.32505/lentera.v4i1.4223 

Alfathon, A. M., & Alberto, A. R. (2022). Model Tradisi Keilmuan Dan Pengembangan 
Literasi Santri Di Pesantren Karanggedang, Cilacap, Jawa Tengah. Trq: J. Stud. 
n.a. Dan n.A., 2(02). https://doi.org/10.57210/trq.v2i02.152 

Amal, M. M., Abidin, Z., & Jinan, M. (2023). The Tajdid Movement From Haedar 
Nashir’s Perspective. 42–51. https://doi.org/10.2991/978-2-38476-102-9_5 

Amir, H. (2020). Metode Penelitian Kepustakaan. In Literasi Nusantara. Literasi 
Nusantara Abadi. 

Athallah, A. M. A., Triatna, C., & Sururi, S. (2023). Filsafat Pendidikan Pesantren Di 
Pondok Pesantren Sabilunnaja. Pedagogi Jurnal Ilmu Pendidikan, 23(1), 108–116. 
https://doi.org/10.24036/pedagogi.v23i1.1493 

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative 
Research Journal, 9, 27--40. 
https://doi.org/https://doi.org/10.3316/QRJ0902027 

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2017). Research design: Qualitative, quantitative, and 
mixed methods approaches. Sage publications. 

Faizi, N., Munauwarah, R., & Fathina, N. (2023). Landasan Filosofis Terhadap 



                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	24,	2025	-	Published	online:	
January	20,	2026	  

  Page 375 

Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam. Al-Ulum Jurnal Pemikiran Dan 
Penelitian Ke Islaman, 10(3), 315–329. 
https://doi.org/10.31102/alulum.10.3.2023.315-329 

Fanani, A. (2017). Moderasi Pemikiran Fikih Hubungan Antarumat Beragama Di Majelis 
Tarjih Dan Tajdid Muhammadiyah. Shahih Journal of Islamicate 
Multidisciplinary, 2(1), 53–66. https://doi.org/10.22515/shahih.v2i1.705 

Ferdinan, F., Sumiati, H., & Mumtahanah, M. (2024). Integration of Islamic Values in 
the Supervision of School Principal Education in Improving Teacher Performance 
in Madrasah Aliyah Muhammadiyah Datarang  Kabupaten Gowa. Asian Journal of 
Social and Humanities, 2(4), 833–844. https://doi.org/10.59888/ajosh.v2i4.221 

Fikri, M. A. A., & Arqam, M. L. (2022). Pengaplikasian Kepeminpinan Kolektif Kolegial 
Organisasi Muhammadiyah. Al-Qalam Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan, 13(2), 
55–64. https://doi.org/10.47435/al-qalam.v13i2.762 

Firdaus, F. (2023). Pelatihan Muballigh Dakwah Di Pimpinan Cabang Muhammadiyah 
Sokaraja. JLPPM, 2(1), 29–34. https://doi.org/10.61813/jlppm.v2i1.22 

Hadevi, M., Sari, M. P., Oktara, Y. R., Susiyanto, S., & Hartati, M. S. (2025). Kajian 
Filsafat Pendidikan Dan Implikasinya. Syntax Idea, 7(5), 666–677. 
https://doi.org/10.46799/syntaxidea.v7i5.12872 

Hasbullah, H. (2024). Muhammadiyah Dan Tantangan Moderasi Beragama Di 
Indonesia. Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 152–167. 
https://doi.org/10.58561/jkpi.v3i2.138 

Ibrahim, J., Hidayah, N., Amin, L. H., & Elihami, E. (2022). Nilai-Nilai Pendidikan 
Tauhid Dalam Kisah Nabi Ibrahim Dan Ismail (Studi Analisis Surat Ash Shaffat 
Ayat 99-107 Dalam Tafsir Ibnu Katsir). Edumaspul - Jurnal Pendidikan, 6(1), 821–
825. https://doi.org/10.33487/edumaspul.v6i1.3298 

Ibrahim, M. R. (2019). Memahami Sains Islam Melalui Pembentukan Kerangka Ilmu 
Dalam Epistemologi Islam. ‘Abqari Journal, 20(2), 99–115. 
https://doi.org/10.33102/abqari.vol20no2.217 

Ibrahim, S. A., Mas, S. R., Suking, A., & Rahim, N. K. (2022). Perbandingan Sistem 
Pendidikan Sarjana Keperawatan Indonesia Dan Inggris. Edukatif Jurnal Ilmu 
Pendidikan, 4(4), 5558–5563. https://doi.org/10.31004/edukatif.v4i4.3054 

Ichsan, Y., Salsabila, U. H., & Husna, D. (2022). Tranformasi Dan Aktualisasi Majelis 
Tarjih Dalam Pendidikan Islam Di Sekolah Muhammadiyah. Muaddib Studi 
Kependidikan Dan Keislaman, 12(1), 38–61. 
https://doi.org/10.24269/muaddib.v12i1.3830 

Ikhwan, B. &. (2020). Pergeseran Pemikiran Fiqih Muhammadiyah: Analisis Terhadap 
Kitab Fiqih Jilid III. Global Journal Al-Thaqafah, 10(2), 67–76. 
https://doi.org/10.7187/GJAT122020-8 

Jailani, M., & Suyadi, S. (2022). The Relevance of K.H. Ahmad Dahlan’s Tajdid Thoughts 
on Islamic Education During the Covid-19 Pandemic. Journal Educative Journal 
of Educational Studies, 6(2), 111. https://doi.org/10.30983/educative.v6i2.5176 

Jamaludin, J., Yunus, & Sina, I. (2025). Pelatihan Pengembangan Lembaga Pendidikan 
Melalui Strategi Manajemen Yang Efektif. JPKM, 1(1), 14–23. 
https://doi.org/10.71305/jpkm.v1i1.176 

Jannah, M. (2023). Analysis of Muhammadiyah Educational Concepts: A Historical and 
Philosophical Review. Attarbiyah Journal of Islamic Culture and Education, 8(1), 
31–46. https://doi.org/10.18326/attarbiyah.v8i1.31-46 

 
 

O
rig

in
al

 A
rti

cl
e  


