
                                                                         

Received:	November	21,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	25,	2025	-	Published	online:	
January	21,	2026	  

  Page 381 

 
 
 

Original Article 
 
 

Teori Potensi Diri dalam Pendidikan Islam: Analisis Filosofis Dan 
Implementasi Pengembangan Fitrah 

 
Muhamad Abdilah 1🖂 

1,2,3Universitas Wahid Hasyim Semarang, Indonesia, 
Korespondensi Author: abdfatih@gmail.com  

 
Abstrak: 

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi secara mendalam konsep 
potensi diri manusia dalam perspektif pendidikan Islam. Dalam pandangan 
Islam, potensi diri dipahami sebagai fitrah, yaitu kapasitas dasar yang 
dianugerahkan Allah SWT kepada setiap individu sejak lahir. Permasalahan 
utama yang dikaji dalam penelitian ini adalah ketidakseimbangan dalam 
pengembangan potensi intelektual, fisik, dan spiritual yang kerap terjadi 
dalam sistem pendidikan modern. Penelitian ini menggunakan metode studi 
pustaka (library research) dengan teknik analisis isi terhadap berbagai 
sumber literatur, baik karya-karya klasik maupun kontemporer yang relevan 
dengan pendidikan Islam. Hasil penelitian menunjukkan bahwa potensi diri 
manusia bersifat integral dan holistik, yang mencakup dimensi aqliyah 
(intelektual), jasadiyah (fisik), dan ruhaniyah (spiritual). Pendidikan Islam 
memiliki peran strategis sebagai fasilitator melalui proses tarbiyah dan ta’dib 
dalam mengaktualisasikan potensi tersebut agar berkembang menjadi 
kompetensi nyata. Kesimpulan penelitian ini menegaskan bahwa 
keberhasilan pendidikan Islam tidak hanya diukur dari pencapaian 
intelektual semata, tetapi dari kemampuan individu dalam mencapai derajat 
insan kamil, yaitu pribadi yang memiliki keseimbangan antara kecerdasan 
intelektual dan kemuliaan akhlak. 

Keywords: Potensi Diri, Pendidikan Islam, Fitrah, Insan Kamil, Tarbiyah 
Dan Ta’dib. 

 

Pendahuluan 
Manusia merupakan makhluk paling sempurna yang diciptakan Allah SWT 

dengan membawa seperangkat potensi unik. Potensi tersebut mencakup kemampuan 
intelektual, fisik, dan spiritual yang secara inheren tertanam dalam diri setiap individu. 
Pendidikan Islam hadir bukan semata untuk “mengisi” kepala peserta didik dengan 
informasi, tetapi lebih penting untuk membangkitkan, mengembangkan, dan 
mengarahkan potensi-potensi yang sudah ada agar menjadi kompetensi nyata dan 

e-XXXX-XXXX 
 

O
rig

in
al

 A
rti

cl
e 

O
rig

in
al

 A
rti

cl
e  

 

mailto:abdfatih@gmail.com


                                                                         

Received:	November	21,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	25,	2025	-	Published	online:	
January	21,	2026	  

  Page 382 

bermanfaat. Secara filosofis, pendidikan dipahami sebagai upaya memanusiakan 
manusia melalui bimbingan yang terarah pada nilai-nilai ketuhanan, sehingga individu 
mampu mencapai keseimbangan antara kecerdasan intelektual dan kemuliaan akhlak. 

Namun, perkembangan pendidikan saat ini menghadapi tantangan signifikan, 
terutama dominasi paradigma sekularisme yang memisahkan kecerdasan otak dengan 
kesalehan hati. Banyak institusi pendidikan berhasil mencetak pakar yang kompeten 
secara intelektual, tetapi gagal mencetak manusia yang berintegritas dan berkarakter. 
Kondisi ini menunjukkan perlunya pemahaman yang lebih mendalam terhadap “Teori 
Potensi Diri” dalam pendidikan Islam. Kajian ini menjadi penting karena menawarkan 
perspektif yang menekankan pengembangan potensi spiritual sebagai inti dari 
pendidikan, sehingga setiap individu dapat menjalankan fungsi gandanya sebagai 
hamba Allah (‘abdullah) sekaligus pemimpin di bumi (khalifah). 

Dengan memahami dan mengimplementasikan konsep potensi diri secara 
integral, pendidikan Islam dapat menjadi sarana untuk membentuk insan yang 
seimbang, cerdas secara intelektual, dan mulia secara moral, serta mampu berkontribusi 
positif bagi masyarakat dan peradaban. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk 
mengeksplorasi konsep potensi diri dalam kerangka pendidikan Islam secara filosofis 
serta menganalisis implementasinya dalam pengembangan fitrah individu. 
 
Metode  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan 
(library research). Penelitian kualitatif dipilih karena memungkinkan analisis yang 
mendalam terhadap konsep potensi diri manusia dalam perspektif pendidikan Islam, 
serta memahami keterkaitan antara teori dan praktik pendidikan secara konseptual. 
Sumber data utama penelitian ini diperoleh dari literatur kependidikan Islam yang 
otoritatif, termasuk karya Naquib Al-Attas mengenai konsep ta’dib, pemikiran Hasan 
Langgulung tentang psikologi pendidikan Islam, serta karya klasik Al-Ghazali terkait 
pengembangan jiwa dan potensi manusia. 

Prosedur penelitian dilakukan melalui beberapa tahapan sistematis, yaitu: 
1. Pengumpulan Data 

Identifikasi teks dan literatur yang membahas konsep fitrah dan potensi manusia 
dalam konteks pendidikan Islam. 
2. Reduksi Data 

Memfokuskan pada konsep-konsep inti yang relevan dengan permasalahan 
pendidikan kontemporer, sehingga informasi yang diperoleh lebih terarah dan 
signifikan. 
3. Analisis Data 

Menggunakan teknik analisis isi (content analysis) dan deduksi, dengan tujuan 
menarik kesimpulan umum dari premis-premis teoretis mengenai potensi diri manusia. 
4. Sintesis 

Menyusun draf pemikiran yang mengintegrasikan teori fitrah dengan 
implementasi kurikulum pendidikan Islam, sehingga menghasilkan kerangka 
konseptual yang aplikatif dan koheren. 

Pendekatan ini memungkinkan penelitian untuk memberikan pemahaman yang 
komprehensif mengenai pengembangan potensi diri secara holistik, mencakup dimensi 
intelektual, fisik, dan spiritual, sesuai prinsip pendidikan Islam. 



                                                                         

Received:	November	21,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	25,	2025	-	Published	online:	
January	21,	2026	  

  Page 383 

Hasil dan Pembahasan 
Ontologi Potensi Diri: Konsep Fitrah 

Secara fundamental, potensi diri dalam Islam berakar pada konsep fitrah. 
Berdasarkan QS. Ar-Rum: 30, fitrah merupakan pola ciptaan Allah SWT yang memiliki 
kecenderungan bawaan menuju kebenaran dan pengakuan terhadap keesaan Tuhan  
(tauhid). Konsep ini menegaskan bahwa manusia tidak lahir sebagai tabula rasa atau 
kertas kosong, melainkan membawa benih-benih kebaikan yang membutuhkan 
lingkungan pendidikan dan bimbingan agar berkembang secara optimal. Dengan 
demikian, pendidikan Islam berperan dalam menumbuhkembangkan potensi bawaan 
ini agar individu mampu mengaktualisasikan kebaikan dalam kehidupan sehari-hari. 

Tipologi Potensi Manusia dalam Pendidikan Islam 
Berdasarkan analisis struktur manusia, potensi diri dapat dibagi menjadi tiga 

ranah utama yang saling berkaitan, yaitu: 
1. Potensi Intelektual (Aqliyah) 

Kapasitas untuk berpikir kritis, menalar, dan memahami tanda-tanda kebesaran 
Allah SWT di alam semesta. Pendidikan Islam harus mendorong kemampuan i‘tirar atau 
pengambilan pelajaran dari pengalaman dan fenomena di sekitar. 
2. Potensi Fisik (Jasadiyah) 

Kekuatan biologis dan keterampilan psikomotorik yang dimiliki individu. Tubuh 
dianggap sebagai amanah yang harus dijaga agar mendukung pelaksanaan ibadah dan 
aktivitas produktif sehari-hari. 
3. Potensi Spiritual (Ruhaniyah) 

Dimensi inti manusia yang mencakup intuisi, rasa, dan hubungan transendental 
dengan Allah SWT. Potensi spiritual menjadi pengendali utama bagi pengembangan 
potensi intelektual dan fisik, sehingga tercipta keseimbangan dalam diri individu. 

Mekanisme Aktualisasi Potensi 
Potensi yang masih tersembunyi harus diubah menjadi kompetensi atau 

kemampuan nyata melalui proses aktualisasi yang terarah. Mekanisme tersebut 
meliputi: 
1. Tazkiyatun Nafs (Penyucian Jiwa) 

Menghilangkan penghalang mental dan moral, seperti kesombongan, malas, atau 
sifat negatif lainnya, yang dapat menghambat berkembangnya potensi terbaik. 
2. Penyediaan Lingkungan (Bi’ah) 

Sekolah dan keluarga harus menjadi ekosistem yang mendukung eksperimen, 
pembelajaran, dan penemuan bakat unik individu. 
3. Keteladanan (Uswah) 

Guru berperan sebagai teladan yang menjadi cermin bagi siswa. Misalnya, potensi 
kepemimpinan siswa akan muncul apabila mereka melihat contoh kepemimpinan yang 
nyata dari gurunya. 

Analisis Implementasi dalam Kurikulum 
Penerapan teori potensi diri dalam pendidikan menuntut perubahan paradigma 

kurikulum dari pendekatan teacher-centered menjadi student-centered, yang 
menekankan pengembangan keunikan fitrah individu. Penilaian pendidikan tidak hanya 
berbasis standar kuantitatif atau angka, tetapi juga harus mengukur perkembangan 



                                                                         

Received:	November	21,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	25,	2025	-	Published	online:	
January	21,	2026	  

  Page 384 

karakter, kemandirian, dan kemampuan siswa dalam memecahkan masalah kehidupan. 
Dengan demikian, pendidikan Islam dapat mencetak individu yang tidak hanya cerdas 
secara intelektual, tetapi juga memiliki kedewasaan spiritual dan moral yang seimbang. 

Kesimpulan 
Berdasarkan hasil pembahasan, dapat disimpulkan bahwa potensi diri dalam 

pendidikan Islam merupakan anugerah fitrah yang mencakup aspek intelektual 
(aqliyah), fisik (jasadiyah), dan spiritual (ruhaniyah) secara integral. Pendidikan Islam 
tidak berperan untuk menciptakan potensi, melainkan untuk menumbuhkembangkan 
dan menyirami potensi yang sudah ada agar berkembang menjadi kompetensi nyata. 
Keseimbangan (tawazun) antar-aspek menjadi kunci utama dalam pengembangan 
potensi diri; pengabaian salah satu aspek, misalnya mengutamakan intelektual tetapi 
mengabaikan spiritual, berpotensi menimbulkan ketidakseimbangan kepribadian. Oleh 
karena itu, pendidikan Islam harus dirancang untuk membentuk individu yang 
harmonis, seimbang, dan mampu mencapai derajat insan kamil, sehingga dapat 
memberikan kontribusi positif bagi masyarakat dan peradaban. 

Saran 
Berdasarkan temuan penelitian, beberapa saran yang dapat diajukan meliputi 

berbagai pihak yang terlibat dalam pendidikan Islam. Bagi lembaga pendidikan Islam, 
disarankan untuk mereformulasi metode pembelajaran agar lebih humanis, religius, dan 
adaptif terhadap keunikan potensi setiap individu. Kurikulum sebaiknya berbasis 
student-centered yang menekankan keseimbangan pengembangan aspek intelektual, 
fisik, dan spiritual. Bagi pendidik dan guru, perlu menjadi teladan (uswah) dalam sikap, 
akhlak, dan kompetensi, serta memberikan bimbingan yang mampu memfasilitasi 
aktualisasi potensi siswa secara optimal. Selain itu, bagi penelitian selanjutnya 
disarankan untuk mengkaji implementasi aktualisasi potensi diri secara empiris di 
lembaga pendidikan Islam, termasuk pengukuran keberhasilan pengembangan aspek 
spiritual, karakter, dan intelektual siswa secara komprehensif. 

Daftar Pustaka 
Al-Attas, S. M. N. (1980). The Concept of Education in Islam. Kuala Lumpur: ABIM. 
Al-Ghazali. (1993). Ihya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-Fikr. 
Langgulung, H. (1987). Manusia dan Pendidikan: Suatu Analisa Psikologi dan 

Pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka al-Husna. 
Langgulung, H. (2002). Asas-Asas Pendidikan Islam. Jakarta: Al-Husna Baru. 
Nasr, S. H. (1964). Science and Civilization in Islam. Cambridge: Harvard University 

Press. 
Suyadi. (2012). Psikologi Pendidikan Islam. Yogyakarta: Pedagogia. 
Mardiasmo. (2009). Akuntansi Sektor Publik. Yogyakarta: Andi. 
Sedarmayanti. (2012). Good Governance: Kepemerintahan yang Baik. Bandung: Mandar 

Maju. 
Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: 

Alfabeta. 
Sutoro, E. (2014). Desa Membangun Indonesia. Yogyakarta: Forum Pengembangan 

Pembaharuan Desa (FPPD). 
Undang-Undang Nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa. 
UNDP. (1997). Governance for Sustainable Human Development. New York: United 

Nations Development Programme. 
 

O
rig

in
al

 A
rti

cl
e  


