
                                                                         

Received:	November	21,	2025	–	Revised:	November	30,	2025	-	Accepted:	Desember	26,	2025	-	Published	online:	
January	21,	2026	  

  Page 386 

 
 
 

Original Article 
 
 

Integrasi Islam–Sains sebagai Proyek Dekolonisasi Pendidikan 
Agama Islam 

 
Muhamad Abdilah 1🖂 

1,2,3Universitas Wahid Hasyim Semarang, Indonesia, 
Korespondensi Author: abdfatih@gmail.com  

 
Abstrak: 

Artikel ini mengeksplorasi integrasi antara Islam dan sains bukan sekadar 
sebagai upaya harmonisasi epistemologis, tetapi juga sebagai proyek 
dekolonisasi Pendidikan Agama Islam (PAI). Sejak era kolonial hingga 
pascakolonial, dualisme pendidikan memisahkan ilmu agama dan ilmu 
umum, yang berdampak pada inferioritas intelektual Muslim dan 
fragmentasi pengetahuan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 
deskriptif melalui studi pustaka untuk menganalisis kerangka teoretis 
integrasi-interkoneksi sebagai alat membongkar hegemoni epistemologi 
Barat (Eurosentrisme) dalam kurikulum PAI. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa integrasi Islam-sains memungkinkan rekonstruksi kurikulum yang 
menempatkan agama sebagai basis aksiologis dan epistemologis bagi 
pengembangan sains, bukan sebagai entitas terisolasi. Proyek dekolonisasi 
ini menuntut reorientasi metodologis mulai dari level filosofis hingga praktik 
pembelajaran di kelas. Kesimpulannya, integrasi Islam-sains merupakan 
langkah krusial untuk mengembalikan kedaulatan intelektual Muslim serta 
menciptakan sistem pendidikan yang holistik dan relevan dengan tantangan 
zaman modern tanpa mengorbankan identitas spiritual. 

Keywords: Integrasi Islam-sains, Pendidikan Agama Islam, Dekolonisasi, 
Kurikulum, Epistemologi. 

 

Pendahuluan 
Manusia merupakan makhluk paling sempurna yang diciptakan Allah SWT 

dengan membawa seperangkat potensi unik. Potensi tersebut mencakup kemampuan 
intelektual, fisik, dan spiritual yang secara inheren tertanam dalam diri setiap individu. 
Pendidikan Islam hadir bukan semata untuk “mengisi” kepala peserta didik dengan 
informasi, tetapi lebih penting untuk membangkitkan, mengembangkan, dan 
mengarahkan potensi-potensi yang sudah ada agar menjadi kompetensi nyata dan 
bermanfaat. Secara filosofis, pendidikan dipahami sebagai upaya memanusiakan 
manusia melalui bimbingan yang terarah pada nilai-nilai ketuhanan, sehingga individu 

e-XXXX-XXXX 
 

O
rig

in
al

 A
rti

cl
e 

O
rig

in
al

 A
rti

cl
e  

 

mailto:abdfatih@gmail.com


                                                                         

Received:	November	21,	2025	–	Revised:	November	30,	2025	-	Accepted:	Desember	26,	2025	-	Published	online:	
January	21,	2026	  

  Page 387 

mampu mencapai keseimbangan antara kecerdasan intelektual dan kemuliaan akhlak. 
Namun, perkembangan pendidikan saat ini menghadapi tantangan signifikan, 

terutama dominasi paradigma sekularisme yang memisahkan kecerdasan otak dengan 
kesalehan hati. Banyak institusi pendidikan berhasil mencetak pakar yang kompeten 
secara intelektual, tetapi gagal mencetak manusia yang berintegritas dan berkarakter. 
Kondisi ini menunjukkan perlunya pemahaman yang lebih mendalam terhadap “Teori 
Potensi Diri” dalam pendidikan Islam. Kajian ini menjadi penting karena menawarkan 
perspektif yang menekankan pengembangan potensi spiritual sebagai inti dari 
pendidikan, sehingga setiap individu dapat menjalankan fungsi gandanya sebagai 
hamba Allah (‘abdullah) sekaligus pemimpin di bumi (khalifah). 

Dengan memahami dan mengimplementasikan konsep potensi diri secara 
integral, pendidikan Islam dapat menjadi sarana untuk membentuk insan yang 
seimbang, cerdas secara intelektual, dan mulia secara moral, serta mampu berkontribusi 
positif bagi masyarakat dan peradaban. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk 
mengeksplorasi konsep potensi diri dalam kerangka pendidikan Islam secara filosofis 
serta menganalisis implementasinya dalam pengembangan fitrah individu. 

Tinjauan Literatur dan Kerangka Teoretik 
Genealogi Integrasi Islam–Sains 

Integrasi Islam dan sains bukanlah gagasan baru. Tokoh-tokoh seperti Ismail Raji 
al-Faruqi (1982) melalui proyek Islamization of Knowledge dan Syed Muhammad 
Naquib al-Attas (1993) telah meletakkan dasar pemikiran tentang pentingnya 
membersihkan pengetahuan dari elemen-elemen sekularistik. Di Indonesia, Abdullah 
(2006) mengembangkan paradigma Integrasi-Interkoneksi yang menekankan dialog 
antara hadlarah al-nass (budaya teks), hadlarah al-ilm (budaya sains), dan hadlarah al-
falsafah (budaya filsafat). Pendekatan ini memberikan kerangka konseptual untuk 
memahami bagaimana ilmu agama dan ilmu umum dapat diintegrasikan secara holistik 
tanpa mengabaikan nilai-nilai keislaman. 

 Teori Dekolonisasi Pengetahuan 
Dekolonisasi pengetahuan dalam konteks pendidikan merupakan upaya 

membongkar struktur kolonialitas yang masih melekat dalam kurikulum dan pola pikir. 
Mignolo (2011) menekankan pentingnya unlearning, yakni melepaskan diri dari klaim 
universalitas pengetahuan Barat yang mengabaikan kearifan lokal dan religiusitas. 
Dalam Pendidikan Agama Islam (PAI), penerapan dekolonisasi epistemis berarti 
menolak pemisahan antara yang sakral dan yang profan serta membangun kembali 
kurikulum yang memadukan ilmu agama dan sains secara sinergis (Nasr, 1996). 
Pendekatan ini bertujuan menciptakan pendidikan Islam yang tidak hanya kompeten 
secara intelektual, tetapi juga relevan secara spiritual dan kultural. 

Metode 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi pustaka 

(library research). Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk 
menganalisis secara mendalam gagasan, konsep, dan teori yang berkaitan dengan 
integrasi Islam dan sains, serta dekolonisasi pendidikan, tanpa terbatas pada data 
lapangan. 

 



                                                                         

Received:	November	21,	2025	–	Revised:	November	30,	2025	-	Accepted:	Desember	26,	2025	-	Published	online:	
January	21,	2026	  

  Page 388 

Sumber Data 
Data penelitian diperoleh dari literatur primer dan sekunder yang relevan, 

meliputi buku-buku tentang integrasi ilmu pengetahuan, jurnal internasional mengenai 
dekolonisasi pendidikan, artikel ilmiah, dan dokumen kebijakan pendidikan di 
Indonesia (Zed, 2008). 

Teknik Pengumpulan Data 
Pengumpulan data dilakukan melalui identifikasi dan seleksi teks yang relevan, 

studi dokumentasi, dan pencatatan sistematis gagasan utama yang mendukung analisis 
konsep integrasi Islam-sains dan dekolonisasi kurikulum PAI. 

Analisis Data 
Data dianalisis menggunakan analisis konten (content analysis) dan kritik 

epistemologis, dengan langkah-langkah: 
1. Reduksi Data 

Menyaring informasi yang relevan dari literatur agar fokus pada masalah 
penelitian. 
2. Koding Konseptual 

Mengelompokkan gagasan utama terkait integrasi ilmu, epistemologi Islam, dan 
dekolonisasi pendidikan. 
3. Sintesis dan Interpretasi 

Menyusun pemikiran konseptual yang menghubungkan teori dengan praktik 
kurikulum PAI kontemporer. 

Melalui prosedur ini, penelitian bertujuan memberikan pemahaman mendalam 
mengenai bagaimana integrasi Islam-sains dapat merekonstruksi struktur Pendidikan 
Agama Islam secara holistik dan kontekstual. 

Hasil dan Pembahasan 
Kritik atas Dualisme Epistemologis dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) 

Pendidikan Islam pasca-kemerdekaan di Indonesia masih mewarisi sistem 
kolonial Belanda yang memisahkan sekolah umum (sekuler) dan madrasah (agama). 
Pemisahan ini menciptakan spesialisasi yang timpang: ilmuwan yang kurang 
pemahaman agama dan agamawan yang kurang memahami sains (Kuntowijoyo, 2006). 
Kondisi tersebut menimbulkan alienasi intelektual di kalangan pelajar Muslim, karena 
pengetahuan mereka terbagi secara sektoral dan terfragmentasi. Proyek dekolonisasi 
pendidikan dimulai dengan menyadari bahwa dualisme epistemologis ini merupakan 
konstruksi politik kolonial yang sengaja dilekatkan untuk melemahkan daya kritis umat 
Islam (Sardar, 1989). 

Islamisasi dan Integrasi sebagai Alat Dekolonisasi 
Integrasi Islam-sains berperan sebagai instrumen untuk menentang klaim bahwa 

sains bersifat bebas nilai (value-free). Dalam perspektif Islam, sains adalah value-laden, 
terkait dengan prinsip tauhid dan kesadaran spiritual (Golshani, 2004).  

Integrasi tidak dimaknai sebagai pemaksaan teks Al-Qur’an ke dalam rumus sains, 
melainkan sebagai pembangunan paradigma berpikir di mana alam semesta dipahami 
sebagai ayat-ayat kebesaran Allah (Bagir, 2005). Dengan demikian, integrasi Islam-sains 
menjadi sarana dekolonisasi epistemologis, membebaskan pendidikan dari dominasi 
pandangan materialistik-positivistik Barat. 



                                                                         

Received:	November	21,	2025	–	Revised:	November	30,	2025	-	Accepted:	Desember	26,	2025	-	Published	online:	
January	21,	2026	  

  Page 389 

Strategi Integrasi di Level Sekolah Menengah 
Pada tingkat pendidikan menengah (SMA/MA), dekolonisasi PAI melalui integrasi 

sains memerlukan strategi operasional yang kontekstual dan sesuai perkembangan 
kognitif remaja. Beberapa strategi yang dapat diterapkan antara lain: 
1. Pendekatan Interdisipliner dalam Unit Pembelajaran 

Guru PAI dan guru sains bekerja sama untuk menyusun modul tematik yang 
menghubungkan nilai agama dan fakta saintifik. Misalnya, materi “Pelestarian 
Lingkungan” dibahas tidak hanya dari perspektif etika Islam tetapi juga melalui konsep 
ekologi dan polusi dalam mata pelajaran Biologi atau Kimia (Hidayatullah, 2019). 
Pendekatan ini menghapus sekat antara sains dan agama. 
2. Laboratorium Tauhid 

Laboratorium sains dimanfaatkan tidak hanya sebagai tempat eksperimen teknis, 
tetapi juga sebagai ruang kontemplasi teologis. Penemuan struktur DNA atau 
kompleksitas galaksi dipelajari sebagai manifestasi sifat Allah, seperti Al-Alim (Maha 
Mengetahui) dan Al-Khaliq (Maha Pencipta) (Muslih, 2016). 
3. Analisis Kritis Teks Kurikulum 

Siswa diajak mengkritisi narasi Eurosentris dalam buku teks sains dan dikenalkan 
pada kontribusi ilmuwan Muslim klasik, seperti Al-Khwarizmi dan Ibnu al-Haytham (Al-
Hassan, 2001). Langkah ini menegaskan bahwa sains bukanlah monopoli Barat. 
4. Problem-Based Learning (PBL) Berbasis Etika Islam 

Siswa diberikan kasus nyata, seperti etika penggunaan teknologi AI atau rekayasa 
genetika, dan diminta menyelesaikannya dengan metode ilmiah yang 
mempertimbangkan prinsip Maqasid al-Shari’ah (tujuan syariah) (Niyozov & Memon, 
2011). Pendekatan ini mendorong keterampilan berpikir kritis sekaligus menanamkan 
kesadaran etis dan religius. 

Kesimpulan 
Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa integrasi Islam–Sains 

berperan sebagai instrumen strategis dalam proses dekolonisasi Pendidikan Agama 
Islam. Integrasi ini berhasil meruntuhkan dikotomi yang selama ini memisahkan ilmu 
agama dan ilmu umum, sekaligus mengurangi ketimpangan intelektual di kalangan 
pelajar Muslim. Implementasi strategi interdisipliner, laboratorium tauhid, analisis 
kritis kurikulum, dan problem-based learning berbasis etika Islam menunjukkan bahwa 
Pendidikan Agama Islam tidak hanya berfungsi sebagai mata pelajaran moral, tetapi 
juga sebagai fondasi untuk membentuk generasi yang memiliki kedalaman spiritual dan 
keunggulan intelektual. Dengan demikian, integrasi Islam–Sains mampu menciptakan 
pendidikan yang holistik, relevan dengan tantangan modern, dan membebaskan 
pemikiran Muslim dari hegemoni epistemik kolonial. 

Saran 
Berdasarkan temuan penelitian, beberapa saran dapat diajukan. Pertama, bagi 

lembaga pendidikan Islam, perlu mengadopsi kurikulum yang mendukung integrasi 
interdisipliner antara PAI dan sains, serta membekali guru dengan kompetensi untuk 
menerapkan laboratorium tauhid dan problem-based learning berbasis nilai Islam. 
Kedua, bagi pendidik, penting untuk menjadi teladan dalam mengintegrasikan nilai-
nilai religius dan ilmiah, serta memfasilitasi siswa dalam mengembangkan keterampilan 
berpikir kritis yang selaras dengan prinsip tauhid. Ketiga, bagi penelitian selanjutnya, 
disarankan melakukan studi empiris yang menilai efektivitas integrasi Islam–Sains 



                                                                         

Received:	November	21,	2025	–	Revised:	November	30,	2025	-	Accepted:	Desember	26,	2025	-	Published	online:	
January	21,	2026	  

  Page 390 

dalam praktik kelas, termasuk pengukuran capaian spiritual, intelektual, dan etika siswa 
secara komprehensif. 

Daftar Pustaka 
Abdullah, M. A. (2006). Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-

Interkonektif. Pustaka Pelajar. 
Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. ISTAC. 
Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of Knowledge: General Principles and Workplan. 

IIIT. 
Al-Hassan, A. Y. (2001). Science and Technology in Islam. UNESCO. 
Anwar, S. (2015). Integrasi Islam dan Sains pada Kurikulum Madrasah. Jurnal 

Pendidikan Islam, 4(2). 
Bagir, Z. A. (Ed.). (2005). Integrasi Ilmu dan Agama: Interpretasi dan Ilustrasi. Mizan 

Learning Center. 
Bakar, O. (1999). The History and Philosophy of Islamic Science. Islamic Texts Society. 
Daud, W. M. N. W. (1998). The Educational Philosophy and Practice of Syed Muhammad 

Naquib al-Attas. ISTAC. 
Golshani, M. (2004). Issues in Islam and Science. Institute for Humanities and Cultural 

Studies. 
Guessoum, N. (2011). Islam's Quantum Question: Reconciling Muslim Tradition and 

Modern Science. I.B. Tauris. 
Hidayatullah, S. (2019). Relasi Agama dan Sains dalam Pandangan Ian G. Barbour. 

Jurnal Filsafat, 29(1). 
Hoodbhoy, P. (1991). Islam and Science: Religious Orthodoxy and the Battle for 

Rationality. Zed Books. 
Iqbal, M. (2007). Science and Islam. Greenwood Press. 
Kuntowijoyo. (2006). Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika. Teraju. 
Laksana, S. (2016). Integrasi Ilmu di Perguruan Tinggi Islam. Pustaka Pelajar. 
Mignolo, W. D. (2011). The Darker Side of Western Modernity: Global Futures, 

Decolonial Options. Duke University Press. 
Muslih, M. (2016). Filsafat Ilmu: Kajian atas Asumsi Dasar, Paradigma, dan Kerangka 

Teori Ilmu Pengetahuan. Lesfi. 
Muzaffar, C. (2003). Muslims, Science and Technology. International Movement for a 

Just World. 
Nasr, S. H. (1996). Religion and the Order of Nature. Oxford University Press. 
Niyozov, S., & Memon, N. (2011). Islamic Education and Islamization: Evolution of 

Issues, Typologies and Approaches. In Education Enquiry, 2(1). 
Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

University of Chicago Press. 
Sardar, Z. (1989). Explorations in Islamic Science. Mansell. 
Shihab, M. Q. (1992). Membumikan Al-Qur'an. Mizan. 
Stenberg, L. (1996). The Islamization of Science: Four Muslim Positions Developing an 

Islamic Modernity. Lund University. 
Suprayogo, I. (2010). Membangun Integrasi Ilmu dan Agama: Pengalaman UIN Malang. 

UIN Maliki Press. 
Tibi, B. (2012). Islamism and Islam. Yale University Press. 
Wahid, A. (2001). Mengurai Hubungan Agama dan Negara. Grasindo. 
Yahya, H. (2001). The Qur'an Leads the Way to Science. Nickleodeon Books. 
Zed, M. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia. 
Ziai, H. (2003). Recent Trends in Arabic and Persian Philosophy. In History of Islamic 

Philosophy. Routledge. 
 

O
rig

in
al

 A
rti

cl
e  


