-
=
1=
<
i
-
L0
=
o

e-XXXX-XXXX

Original Article

Integrasi Islam—Sains sebagai Proyek Dekolonisasi Pendidikan
Agama Islam

Muhamad Abdilah **
v23Universitas Wahid Hasyim Semarang, Indonesia,
Korespondensi Author: abdfatih@gmail.com

Abstrak:

Artikel ini mengeksplorasi integrasi antara Islam dan sains bukan sekadar
sebagai upaya harmonisasi epistemologis, tetapi juga sebagai proyek
dekolonisasi Pendidikan Agama Islam (PAI). Sejak era kolonial hingga
pascakolonial, dualisme pendidikan memisahkan ilmu agama dan ilmu
umum, yang berdampak pada inferioritas intelektual Muslim dan
fragmentasi pengetahuan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
deskriptif melalui studi pustaka untuk menganalisis kerangka teoretis
integrasi-interkoneksi sebagai alat membongkar hegemoni epistemologi
Barat (Eurosentrisme) dalam kurikulum PAI. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa integrasi Islam-sains memungkinkan rekonstruksi kurikulum yang
menempatkan agama sebagai basis aksiologis dan epistemologis bagi
pengembangan sains, bukan sebagai entitas terisolasi. Proyek dekolonisasi
ini menuntut reorientasi metodologis mulai dari level filosofis hingga praktik
pembelajaran di kelas. Kesimpulannya, integrasi Islam-sains merupakan
langkah krusial untuk mengembalikan kedaulatan intelektual Muslim serta
menciptakan sistem pendidikan yang holistik dan relevan dengan tantangan
zaman modern tanpa mengorbankan identitas spiritual.

Keywords: Integrasi Islam-sains, Pendidikan Agama Islam, Dekolonisasi,
Kurikulum, Epistemologi.

Pendahuluan

Manusia merupakan makhluk paling sempurna yang diciptakan Allah SWT
dengan membawa seperangkat potensi unik. Potensi tersebut mencakup kemampuan
intelektual, fisik, dan spiritual yang secara inheren tertanam dalam diri setiap individu.
Pendidikan Islam hadir bukan semata untuk “mengisi” kepala peserta didik dengan
informasi, tetapi lebih penting untuk membangkitkan, mengembangkan, dan
mengarahkan potensi-potensi yang sudah ada agar menjadi kompetensi nyata dan
bermanfaat. Secara filosofis, pendidikan dipahami sebagai upaya memanusiakan
manusia melalui bimbingan yang terarah pada nilai-nilai ketuhanan, sehingga individu

Received: November 21, 2025 — Revised: November 30, 2025 - Accepted: Desember 26, 2025 - Published online:

January 21, 2026

Page 386


mailto:abdfatih@gmail.com

mampu mencapai keseimbangan antara kecerdasan intelektual dan kemuliaan akhlak.

Namun, perkembangan pendidikan saat ini menghadapi tantangan signifikan,
terutama dominasi paradigma sekularisme yang memisahkan kecerdasan otak dengan
kesalehan hati. Banyak institusi pendidikan berhasil mencetak pakar yang kompeten
secara intelektual, tetapi gagal mencetak manusia yang berintegritas dan berkarakter.
Kondisi ini menunjukkan perlunya pemahaman yang lebih mendalam terhadap “Teori
Potensi Diri” dalam pendidikan Islam. Kajian ini menjadi penting karena menawarkan
perspektif yang menekankan pengembangan potensi spiritual sebagai inti dari
pendidikan, sehingga setiap individu dapat menjalankan fungsi gandanya sebagai
hamba Allah (‘abdullah) sekaligus pemimpin di bumi (khalifah).

Dengan memahami dan mengimplementasikan konsep potensi diri secara
integral, pendidikan Islam dapat menjadi sarana untuk membentuk insan yang
seimbang, cerdas secara intelektual, dan mulia secara moral, serta mampu berkontribusi
positif bagi masyarakat dan peradaban. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk
mengeksplorasi konsep potensi diri dalam kerangka pendidikan Islam secara filosofis
serta menganalisis implementasinya dalam pengembangan fitrah individu.

=
=
=
<<
S
.8
&0
1=
<

Tinjauan Literatur dan Kerangka Teoretik
Genealogi Integrasi Islam—Sains

Integrasi Islam dan sains bukanlah gagasan baru. Tokoh-tokoh seperti Ismail Raji
al-Faruqi (1982) melalui proyek Islamization of Knowledge dan Syed Muhammad
Naquib al-Attas (1993) telah meletakkan dasar pemikiran tentang pentingnya
membersihkan pengetahuan dari elemen-elemen sekularistik. Di Indonesia, Abdullah
(2006) mengembangkan paradigma Integrasi-Interkoneksi yang menekankan dialog
antara hadlarah al-nass (budaya teks), hadlarah al-ilm (budaya sains), dan hadlarah al-
falsafah (budaya filsafat). Pendekatan ini memberikan kerangka konseptual untuk
memahami bagaimana ilmu agama dan ilmu umum dapat diintegrasikan secara holistik
tanpa mengabaikan nilai-nilai keislaman.

Teori Dekolonisasi Pengetahuan

Dekolonisasi pengetahuan dalam konteks pendidikan merupakan upaya
membongkar struktur kolonialitas yang masih melekat dalam kurikulum dan pola pikir.
Mignolo (2011) menekankan pentingnya unlearning, yakni melepaskan diri dari klaim
universalitas pengetahuan Barat yang mengabaikan kearifan lokal dan religiusitas.
Dalam Pendidikan Agama Islam (PAI), penerapan dekolonisasi epistemis berarti
menolak pemisahan antara yang sakral dan yang profan serta membangun kembali
kurikulum yang memadukan ilmu agama dan sains secara sinergis (Nasr, 1996).
Pendekatan ini bertujuan menciptakan pendidikan Islam yang tidak hanya kompeten
secara intelektual, tetapi juga relevan secara spiritual dan kultural.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi pustaka
(library research). Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk
menganalisis secara mendalam gagasan, konsep, dan teori yang berkaitan dengan
integrasi Islam dan sains, serta dekolonisasi pendidikan, tanpa terbatas pada data
lapangan.

Received: November 21, 2025 — Revised: November 30, 2025 - Accepted: Desember 26, 2025 - Published online:
January 21, 2026

Page 387



Sumber Data

Data penelitian diperoleh dari literatur primer dan sekunder yang relevan,
meliputi buku-buku tentang integrasi ilmu pengetahuan, jurnal internasional mengenai
dekolonisasi pendidikan, artikel ilmiah, dan dokumen kebijakan pendidikan di
Indonesia (Zed, 2008).

=
=
L=
<
—
<
iz
&n
‘B
o

Teknik Pengumpulan Data

Pengumpulan data dilakukan melalui identifikasi dan seleksi teks yang relevan,
studi dokumentasi, dan pencatatan sistematis gagasan utama yang mendukung analisis
konsep integrasi Islam-sains dan dekolonisasi kurikulum PAI.

Analisis Data

Data dianalisis menggunakan analisis konten (content analysis) dan kritik
epistemologis, dengan langkah-langkah:
1. Reduksi Data

Menyaring informasi yang relevan dari literatur agar fokus pada masalah
penelitian.
2. Koding Konseptual

Mengelompokkan gagasan utama terkait integrasi ilmu, epistemologi Islam, dan
dekolonisasi pendidikan.
3. Sintesis dan Interpretasi

Menyusun pemikiran konseptual yang menghubungkan teori dengan praktik
kurikulum PAI kontemporer.

Melalui prosedur ini, penelitian bertujuan memberikan pemahaman mendalam
mengenai bagaimana integrasi Islam-sains dapat merekonstruksi struktur Pendidikan
Agama Islam secara holistik dan kontekstual.

Hasil dan Pembahasan
Kritik atas Dualisme Epistemologis dalam Pendidikan Agama Islam (PAI)
Pendidikan Islam pasca-kemerdekaan di Indonesia masih mewarisi sistem
kolonial Belanda yang memisahkan sekolah umum (sekuler) dan madrasah (agama).
Pemisahan ini menciptakan spesialisasi yang timpang: ilmuwan yang kurang
pemahaman agama dan agamawan yang kurang memahami sains (Kuntowijoyo, 2006).
Kondisi tersebut menimbulkan alienasi intelektual di kalangan pelajar Muslim, karena
pengetahuan mereka terbagi secara sektoral dan terfragmentasi. Proyek dekolonisasi
pendidikan dimulai dengan menyadari bahwa dualisme epistemologis ini merupakan
konstruksi politik kolonial yang sengaja dilekatkan untuk melemahkan daya kritis umat
Islam (Sardar, 1989).

Islamisasi dan Integrasi sebagai Alat Dekolonisasi

Integrasi Islam-sains berperan sebagai instrumen untuk menentang klaim bahwa
sains bersifat bebas nilai (value-free). Dalam perspektif Islam, sains adalah value-laden,
terkait dengan prinsip tauhid dan kesadaran spiritual (Golshani, 2004).

Integrasi tidak dimaknai sebagai pemaksaan teks Al-Qur’an ke dalam rumus sains,
melainkan sebagai pembangunan paradigma berpikir di mana alam semesta dipahami
sebagai ayat-ayat kebesaran Allah (Bagir, 2005). Dengan demikian, integrasi Islam-sains
menjadi sarana dekolonisasi epistemologis, membebaskan pendidikan dari dominasi
pandangan materialistik-positivistik Barat.

Received: November 21, 2025 — Revised: November 30, 2025 - Accepted: Desember 26, 2025 - Published online:
January 21, 2026

Page 388



Strategi Integrasi di Level Sekolah Menengah

Pada tingkat pendidikan menengah (SMA/MA), dekolonisasi PAI melalui integrasi
sains memerlukan strategi operasional yang kontekstual dan sesuai perkembangan
kognitif remaja. Beberapa strategi yang dapat diterapkan antara lain:
1. Pendekatan Interdisipliner dalam Unit Pembelajaran

Guru PAI dan guru sains bekerja sama untuk menyusun modul tematik yang
menghubungkan nilai agama dan fakta saintifik. Misalnya, materi “Pelestarian
Lingkungan” dibahas tidak hanya dari perspektif etika Islam tetapi juga melalui konsep
ekologi dan polusi dalam mata pelajaran Biologi atau Kimia (Hidayatullah, 2019).
Pendekatan ini menghapus sekat antara sains dan agama.
2. Laboratorium Tauhid

Laboratorium sains dimanfaatkan tidak hanya sebagai tempat eksperimen teknis,
tetapi juga sebagai ruang kontemplasi teologis. Penemuan struktur DNA atau
kompleksitas galaksi dipelajari sebagai manifestasi sifat Allah, seperti Al-Alim (Maha
Mengetahui) dan Al-Khaliq (Maha Pencipta) (Muslih, 2016).
3. Analisis Kritis Teks Kurikulum

Siswa diajak mengkritisi narasi Eurosentris dalam buku teks sains dan dikenalkan
pada kontribusi ilmuwan Muslim klasik, seperti Al-Khwarizmi dan Ibnu al-Haytham (Al-
Hassan, 2001). Langkah ini menegaskan bahwa sains bukanlah monopoli Barat.
4. Problem-Based Learning (PBL) Berbasis Etika Islam

Siswa diberikan kasus nyata, seperti etika penggunaan teknologi AI atau rekayasa
genetika, dan diminta menyelesaikannya dengan metode ilmiah yang
mempertimbangkan prinsip Maqasid al-Shari’ah (tujuan syariah) (Niyozov & Memon,
2011). Pendekatan ini mendorong keterampilan berpikir kritis sekaligus menanamkan
kesadaran etis dan religius.

[}
—
e
i=
<
—

<
g

an
=
o

Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa integrasi Islam—Sains
berperan sebagai instrumen strategis dalam proses dekolonisasi Pendidikan Agama
Islam. Integrasi ini berhasil meruntuhkan dikotomi yang selama ini memisahkan ilmu
agama dan ilmu umum, sekaligus mengurangi ketimpangan intelektual di kalangan
pelajar Muslim. Implementasi strategi interdisipliner, laboratorium tauhid, analisis
kritis kurikulum, dan problem-based learning berbasis etika Islam menunjukkan bahwa
Pendidikan Agama Islam tidak hanya berfungsi sebagai mata pelajaran moral, tetapi
juga sebagai fondasi untuk membentuk generasi yang memiliki kedalaman spiritual dan
keunggulan intelektual. Dengan demikian, integrasi Islam—Sains mampu menciptakan
pendidikan yang holistik, relevan dengan tantangan modern, dan membebaskan
pemikiran Muslim dari hegemoni epistemik kolonial.

Saran

Berdasarkan temuan penelitian, beberapa saran dapat diajukan. Pertama, bagi
lembaga pendidikan Islam, perlu mengadopsi kurikulum yang mendukung integrasi
interdisipliner antara PAI dan sains, serta membekali guru dengan kompetensi untuk
menerapkan laboratorium tauhid dan problem-based learning berbasis nilai Islam.
Kedua, bagi pendidik, penting untuk menjadi teladan dalam mengintegrasikan nilai-
nilai religius dan ilmiah, serta memfasilitasi siswa dalam mengembangkan keterampilan
berpikir kritis yang selaras dengan prinsip tauhid. Ketiga, bagi penelitian selanjutnya,
disarankan melakukan studi empiris yang menilai efektivitas integrasi Islam—Sains

Received: November 21, 2025 — Revised: November 30, 2025 - Accepted: Desember 26, 2025 - Published online:
January 21, 2026

Page 389



dalam praktik kelas, termasuk pengukuran capaian spiritual, intelektual, dan etika siswa
secara komprehensif.

=
=
=
<<
S
.8
&0
1=
<

Daftar Pustaka

Abdullah, M. A. (2006). Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-
Interkonektif. Pustaka Pelajar.

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. ISTAC.

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of Knowledge: General Principles and Workplan.
IIIT.

Al-Hassan, A. Y. (2001). Science and Technology in Islam. UNESCO.

Anwar, S. (2015). Integrasi Islam dan Sains pada Kurikulum Madrasah. Jurnal
Pendidikan Islam, 4(2).

Bagir, Z. A. (Ed.). (2005). Integrasi Ilmu dan Agama: Interpretasi dan Ilustrasi. Mizan
Learning Center.

Bakar, O. (1999). The History and Philosophy of Islamic Science. Islamic Texts Society.

Daud, W. M. N. W. (1998). The Educational Philosophy and Practice of Syed Muhammad
Nagquib al-Attas. ISTAC.

Golshani, M. (2004). Issues in Islam and Science. Institute for Humanities and Cultural
Studies.

Guessoum, N. (2011). Islam's Quantum Question: Reconciling Muslim Tradition and
Modern Science. I.B. Tauris.

Hidayatullah, S. (2019). Relasi Agama dan Sains dalam Pandangan Ian G. Barbour.
Jurnal Filsafat, 29(1).

Hoodbhoy, P. (1991). Islam and Science: Religious Orthodoxy and the Battle for
Rationality. Zed Books.

Igbal, M. (2007). Science and Islam. Greenwood Press.

Kuntowijoyo. (2006). Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika. Teraju.

Laksana, S. (2016). Integrasi Ilmu di Perguruan Tinggi Islam. Pustaka Pelajar.

Mignolo, W. D. (2011). The Darker Side of Western Modernity: Global Futures,
Decolonial Options. Duke University Press.

Muslih, M. (2016). Filsafat Ilmu: Kajian atas Asumsi Dasar, Paradigma, dan Kerangka
Teori [lmu Pengetahuan. Lesfi.

Muzaffar, C. (2003). Muslims, Science and Technology. International Movement for a
Just World.

Nasr, S. H. (1996). Religion and the Order of Nature. Oxford University Press.

Niyozov, S., & Memon, N. (2011). Islamic Education and Islamization: Evolution of
Issues, Typologies and Approaches. In Education Enquiry, 2(1).

Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
University of Chicago Press.

Sardar, Z. (1989). Explorations in Islamic Science. Mansell.

Shihab, M. Q. (1992). Membumikan Al-Qur'an. Mizan.

Stenberg, L. (1996). The Islamization of Science: Four Muslim Positions Developing an
Islamic Modernity. Lund University.

Suprayogo, I. (2010). Membangun Integrasi Ilmu dan Agama: Pengalaman UIN Malang.
UIN Maliki Press.

Tibi, B. (2012). Islamism and Islam. Yale University Press.

Wahid, A. (2001). Mengurai Hubungan Agama dan Negara. Grasindo.

Yahya, H. (2001). The Qur'an Leads the Way to Science. Nickleodeon Books.

Zed, M. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia.

Ziai, H. (2003). Recent Trends in Arabic and Persian Philosophy. In History of Islamic
Philosophy. Routledge.

Received: November 21, 2025 — Revised: November 30, 2025 - Accepted: Desember 26, 2025 - Published online:
January 21, 2026

Page 390



