-
=
1=
<
i
-
L0
=
o

e-XXXX-XXXX

Original Article

Implementasi Teori Potensi Diri dalam Pengembangan Fitrah
Peserta Didik pada Pendidikan Islam

Abdul hamid®, Mudzakkir Aliz
v23Universitas Wahid Hasyim, Semarang, Indonesia,
Korespondensi Author: abuyahamid28@gmail.com

Abstrak:

Pendidikan Islam bertujuan mengembangkan seluruh potensi peserta didik
sesuai dengan fitrah manusia dalam kerangka spiritual, moral, dan
intelektual. Berbeda dengan konsep potensi diri dalam psikologi Barat, Islam
memandang potensi manusia sebagai anugerah Ilahi yang berakar pada
fitrah dan tidak terpisahkan dari dimensi spiritual, moral, serta kognitif.
Artikel ini bertujuan menganalisis landasan filosofis konsep potensi diri
dalam pendidikan Islam serta mengkaji implementasi pengembangan fitrah
dalam kurikulum, metode pembelajaran, dan evaluasi karakter peserta
didik. Penelitian ini menggunakan pendekatan kajian pustaka dengan
menelaah sumber-sumber klasik dan kontemporer yang relevan. Hasil
kajian menunjukkan bahwa pendidikan Islam yang berorientasi pada
pengembangan fitrah mampu membentuk individu yang seimbang antara
kompetensi akademik dan akhlak mulia, memperkuat hubungan dengan
Allah SWT, serta memiliki relevansi tinggi dalam menjawab tantangan
pendidikan di era kontemporer. Dengan demikian, pengembangan potensi
diri berbasis fitrah merupakan fondasi penting dalam mewujudkan tujuan
pendidikan Islam yang holistik dan berkelanjutan.

Keywords: Pendidikan Islam, Potensi Diri, Fitrah, Pengembangan
Karakter, Spiritualitas.

Pendahuluan

Pendidikan Islam memiliki tujuan holistik yang tidak hanya berorientasi pada
pencapaian akademik, tetapi juga pada pengembangan seluruh dimensi potensi peserta
didik sesuai dengan fitrah manusia. Fitrah dipahami sebagai potensi natur yang
dianugerahkan Allah SWT sejak manusia dilahirkan, yang mengarah pada pengenalan
dan pengabdian kepada-Nya sebagaimana tujuan penciptaan manusia. Perspektif ini
menempatkan pendidikan sebagai sarana strategis dalam menumbuhkan kesadaran
spiritual, pembentukan akhlak, serta pengembangan intelektual secara seimbang dan

terpadu.

Received: November 21, 2025 — Revised: November 30, 2025 - Accepted: Desember 26, 2025 - Published online:

January 22, 2026

Page 391


mailto:abuyahamid28@gmail.com

Dalam konteks pemikiran modern, konsep potensi diri banyak dipengaruhi oleh
pendekatan psikologi Barat, seperti teori self-actualization yang menekankan
pengembangan kemampuan individu secara psikologis dan sosial. Meskipun
pendekatan tersebut memberikan kontribusi penting dalam memahami perkembangan
manusia, orientasinya cenderung bersifat antropo-sentris dan kurang menempatkan
dimensi relasional manusia dengan Sang Pencipta sebagai aspek fundamental.
Akibatnya, pengembangan potensi diri sering kali dipahami secara parsial dan terlepas
dari nilai-nilai transendental.

Berbeda dengan paradigma tersebut, Islam memandang potensi diri sebagai
kesatuan integral antara aspek spiritual, moral, intelektual, dan sosial. Potensi manusia
tidak hanya diarahkan untuk mencapai keberhasilan duniawi, tetapi juga untuk
membangun hubungan vertikal dengan Allah SWT serta hubungan horizontal dengan
sesama manusia dan lingkungan. Pandangan ini menegaskan bahwa pendidikan Islam
memiliki tanggung jawab membentuk manusia paripurna (insan kamil) yang beriman,
berilmu, dan berakhlak mulia.

Namun demikian, dalam praktik pendidikan kontemporer, masih ditemukan
kecenderungan pemisahan antara nilai-nilai keislaman dan implementasi pedagogis.
Kurikulum dan metode pembelajaran sering kali lebih menekankan aspek kognitif dan
keterampilan teknis, sementara pengembangan fitrah spiritual dan moral belum
terintegrasi secara optimal. Kondisi ini menimbulkan urgensi untuk mengkaji kembali
landasan filosofis potensi diri dalam pendidikan Islam sebagai dasar pengembangan
sistem pendidikan yang integratif dan relevan dengan tantangan zaman.

Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara filosofis konsep
potensi diri dalam perspektif pendidikan Islam serta menegaskan relevansinya sebagai
basis integrasi antara nilai-nilai keagamaan dan praktik pendidikan. Kajian ini
diharapkan dapat memberikan kontribusi konseptual bagi pengembangan pendidikan
Islam yang berorientasi pada pembentukan manusia seimbang, berdaya saing, dan
berlandaskan nilai spiritual.

A
=
g
=6
I
.8
)
g=
o

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode
kajian pustaka (library research). Metode ini dipilih untuk mengkaji secara mendalam
konsep potensi diri dalam pendidikan Islam berdasarkan perspektif filosofis dan
pedagogis. Sumber data utama berupa literatur primer dan sekunder yang relevan,
meliputi karya-karya klasik dan kontemporer tentang pendidikan Islam, filsafat
pendidikan, psikologi Islam, serta artikel jurnal ilmiah yang membahas konsep fitrah
dan pengembangan potensi diri.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran dan seleksi literatur
yang memiliki relevansi langsung dengan fokus kajian. Analisis data menggunakan
pendekatan analisis isi (content analysis) dengan langkah-langkah: (1) mengidentifikasi
konsep-konsep kunci terkait fitrah dan potensi diri, (2) mengkaji hubungan antara
landasan filosofis dan praktik pendidikan Islam, serta (3) mensintesis temuan untuk
merumuskan implikasi konseptual terhadap kurikulum, strategi pembelajaran, dan
evaluasi pendidikan Islam. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan
konsistensi argumentasi antar literatur.

Received: November 21, 2025 — Revised: November 30, 2025 - Accepted: Desember 26, 2025 - Published online:
January 22, 2026

Page 392



Hasil dan Pembahasan
Fitrah sebagai Fondasi Pengembangan Potensi Diri

=
=
=
<
—
s
=
B
fi=
o

Hasil kajian menunjukkan bahwa fitrah merupakan fondasi utama dalam
pengembangan potensi diri dalam pendidikan Islam. Fitrah dipahami sebagai potensi
bawaan yang bersifat psikospiritual dan mengarahkan manusia kepada tauhid,
moralitas, serta kesadaran akan tujuan hidup. Pendidikan Islam berperan sebagai media
untuk menjaga, menumbuhkan, dan mengarahkan fitrah agar tidak terdistorsi oleh
pengaruh lingkungan yang negatif. Dengan bimbingan pendidikan yang tepat, potensi
fitrah dapat berkembang secara optimal menuju pembentukan pribadi yang beriman
dan berakhlak mulia.

Integrasi Dimensi Kognitif, Afektif, dan Spiritual

Hasil penelitian juga memperlihatkan bahwa pengembangan potensi diri dalam
pendidikan Islam bersifat integratif, mencakup dimensi kognitif, afektif, dan spiritual
secara simultan. Pendidikan Islam tidak memisahkan pengembangan intelektual dari
pembinaan moral dan spiritual. Kesadaran ketuhanan menjadi pusat aktualisasi potensi
diri, sehingga capaian akademik diarahkan untuk memperkuat keimanan, tanggung
jawab sosial, dan etika perilaku peserta didik.

Landasan Filosofis dalam Aktualisasi Potensi Diri

Secara filosofis, pendidikan Islam memandang potensi diri sebagai anugerah Ilahi
yang harus dikembangkan melalui proses pembelajaran yang bermakna dan berorientasi
pada pembentukan kepribadian. Hasil kajian menunjukkan bahwa proses pendidikan
tidak dipahami sekadar sebagai transfer pengetahuan, tetapi sebagai transformasi jiwa
dan akhlak. Pengetahuan yang dikembangkan dalam pendidikan Islam senantiasa
dikaitkan dengan nilai-nilai ilahiah dan tujuan kemaslahatan sosial, sehingga aktualisasi
potensi diri memiliki orientasi etis dan transendental.

Implementasi Kurikulum Berbasis Fitrah dan Potensi Diri

Hasil penelitian menunjukkan bahwa implementasi pengembangan potensi diri
paling efektif ketika dimulai dari perancangan kurikulum yang berbasis fitrah.
Kurikulum pendidikan Islam yang integratif mampu memadukan ilmu agama dan ilmu
umum secara seimbang. Integrasi nilai-nilai Al-Qur’an dan praktik ibadah dalam mata
pelajaran umum memperkaya pengalaman belajar peserta didik serta memperkuat
landasan moral dan spiritual dalam proses pembelajaran.

Strategi Pembelajaran dan Evaluasi Holistik

Hasil kajian juga mengungkap bahwa strategi pembelajaran yang reflektif,
kolaboratif, dan berorientasi pada bimbingan karakter berperan penting dalam
mengaktualisasikan potensi diri peserta didik. Pendekatan ini membantu peserta didik
mengenali potensi, mengelola emosi, serta mengembangkan kesadaran spiritual dan
akademik secara seimbang. Evaluasi pembelajaran dalam pendidikan Islam tidak hanya
menilai aspek kognitif, tetapi juga mencakup asesmen afektif dan spiritual melalui
refleksi diri, portofolio nilai, dan observasi perilaku, sehingga memberikan gambaran
utuh tentang perkembangan peserta didik.

Received: November 21, 2025 — Revised: November 30, 2025 - Accepted: Desember 26, 2025 - Published online:
January 22, 2026

Page 393



Kesimpulan

Artikel ini menegaskan bahwa teori potensi diri dalam pendidikan Islam berakar
pada konsep fitrah, yaitu potensi inheren yang dianugerahkan Allah SWT kepada setiap
manusia sejak lahir. Fitrah menjadi dasar filosofis dalam memahami tujuan dan proses
pendidikan Islam yang bersifat holistik dan integratif. Landasan ontologis,
epistemologis, dan aksiologis pendidikan Islam menempatkan manusia sebagai
makhluk spiritual, moral, dan intelektual yang berkembang secara seimbang melalui
bimbingan pendidikan.

Hasil kajian menunjukkan bahwa implementasi pengembangan fitrah dalam
pendidikan Islam dapat diwujudkan melalui kurikulum berbasis nilai-nilai keislaman,
strategi pembelajaran reflektif dan humanistik, serta sistem evaluasi holistik yang
mencakup aspek spiritual, moral, dan kognitif. Dengan pendekatan tersebut, pendidikan
Islam tidak hanya berorientasi pada pencapaian akademik, tetapi juga pada
pembentukan kepribadian dan ketangguhan psikologis peserta didik. Oleh karena itu,
pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam mencetak generasi muslim yang
berakhlak mulia, berpengetahuan luas, dan berakar kuat pada ajaran Islam.

=
=
I
<
=
=
L0
=
o

Saran

Berdasarkan hasil kajian ini, disarankan agar lembaga pendidikan Islam
mengembangkan kurikulum yang lebih integratif dengan menjadikan konsep fitrah
sebagai landasan utama dalam perencanaan pembelajaran. Pendidik diharapkan
mampu menerapkan strategi pembelajaran yang tidak hanya menstimulasi aspek
kognitif, tetapi juga mendorong refleksi diri, penguatan nilai spiritual, dan pembentukan
karakter peserta didik.

Selain itu, penelitian selanjutnya disarankan untuk mengkaji implementasi konsep
potensi diri berbasis fitrah secara empiris di berbagai jenjang pendidikan Islam.
Pendekatan penelitian lapangan diharapkan dapat memperkaya pemahaman tentang
efektivitas pengembangan fitrah dalam praktik pendidikan serta memberikan kontribusi
nyata bagi peningkatan kualitas pendidikan Islam di era kontemporer.

Daftar Pustaka

Al-Ghazali. (1997). Thya’ ‘Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Ma‘rifah.

[jazah, A. (2018). Epistemologi pendidikan Islam: Filsafat dan aplikasinya. Jakarta:
Kencana.

Nasr, S. H. (2006). Islamic philosophy from its origin to the present: Philosophy in the
land of prophecy. New York: SUNY Press.

Rogers, C. R. (1961). On becoming a person: A therapist’s view of psychotherapy. Boston:
Houghton Mifflin.

Siregar, Z. (2019). Integrasi fitrah dalam kurikulum pendidikan Islam kontemporer.
Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 105-120.

Zainuddin, M. (2020). Psikologi Islami: Pendekatan holistik dalam pendidikan.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Received: November 21, 2025 — Revised: November 30, 2025 - Accepted: Desember 26, 2025 - Published online:
January 22, 2026

Page 394



