
                                                                         

Received:	November	21,	2025	–	Revised:	November	30,	2025	-	Accepted:	Desember	26,	2025	-	Published	online:	
January	22,	2026	  

  Page 391 

 
 
 

Original Article 
 
 

Implementasi Teori Potensi Diri dalam Pengembangan Fitrah 
Peserta Didik pada Pendidikan Islam 

 
Abdul hamid1🖂, Mudzakkir Ali2  

1,2,3Universitas Wahid Hasyim, Semarang, Indonesia, 
Korespondensi Author: abuyahamid28@gmail.com  

 
Abstrak: 

Pendidikan Islam bertujuan mengembangkan seluruh potensi peserta didik 
sesuai dengan fitrah manusia dalam kerangka spiritual, moral, dan 
intelektual. Berbeda dengan konsep potensi diri dalam psikologi Barat, Islam 
memandang potensi manusia sebagai anugerah Ilahi yang berakar pada 
fitrah dan tidak terpisahkan dari dimensi spiritual, moral, serta kognitif. 
Artikel ini bertujuan menganalisis landasan filosofis konsep potensi diri 
dalam pendidikan Islam serta mengkaji implementasi pengembangan fitrah 
dalam kurikulum, metode pembelajaran, dan evaluasi karakter peserta 
didik. Penelitian ini menggunakan pendekatan kajian pustaka dengan 
menelaah sumber-sumber klasik dan kontemporer yang relevan. Hasil 
kajian menunjukkan bahwa pendidikan Islam yang berorientasi pada 
pengembangan fitrah mampu membentuk individu yang seimbang antara 
kompetensi akademik dan akhlak mulia, memperkuat hubungan dengan 
Allah SWT, serta memiliki relevansi tinggi dalam menjawab tantangan 
pendidikan di era kontemporer. Dengan demikian, pengembangan potensi 
diri berbasis fitrah merupakan fondasi penting dalam mewujudkan tujuan 
pendidikan Islam yang holistik dan berkelanjutan. 

Keywords: Pendidikan Islam, Potensi Diri, Fitrah, Pengembangan 
Karakter, Spiritualitas. 

 

Pendahuluan 
Pendidikan Islam memiliki tujuan holistik yang tidak hanya berorientasi pada 

pencapaian akademik, tetapi juga pada pengembangan seluruh dimensi potensi peserta 
didik sesuai dengan fitrah manusia. Fitrah dipahami sebagai potensi natur yang 
dianugerahkan Allah SWT sejak manusia dilahirkan, yang mengarah pada pengenalan 
dan pengabdian kepada-Nya sebagaimana tujuan penciptaan manusia. Perspektif ini 
menempatkan pendidikan sebagai sarana strategis dalam menumbuhkan kesadaran 
spiritual, pembentukan akhlak, serta pengembangan intelektual secara seimbang dan 
terpadu. 

e-XXXX-XXXX 
 

O
rig

in
al

 A
rti

cl
e 

O
rig

in
al

 A
rti

cl
e  

 

mailto:abuyahamid28@gmail.com


                                                                         

Received:	November	21,	2025	–	Revised:	November	30,	2025	-	Accepted:	Desember	26,	2025	-	Published	online:	
January	22,	2026	  

  Page 392 

Dalam konteks pemikiran modern, konsep potensi diri banyak dipengaruhi oleh 
pendekatan psikologi Barat, seperti teori self-actualization yang menekankan 
pengembangan kemampuan individu secara psikologis dan sosial. Meskipun 
pendekatan tersebut memberikan kontribusi penting dalam memahami perkembangan 
manusia, orientasinya cenderung bersifat antropo-sentris dan kurang menempatkan 
dimensi relasional manusia dengan Sang Pencipta sebagai aspek fundamental. 
Akibatnya, pengembangan potensi diri sering kali dipahami secara parsial dan terlepas 
dari nilai-nilai transendental. 

Berbeda dengan paradigma tersebut, Islam memandang potensi diri sebagai 
kesatuan integral antara aspek spiritual, moral, intelektual, dan sosial. Potensi manusia 
tidak hanya diarahkan untuk mencapai keberhasilan duniawi, tetapi juga untuk 
membangun hubungan vertikal dengan Allah SWT serta hubungan horizontal dengan 
sesama manusia dan lingkungan. Pandangan ini menegaskan bahwa pendidikan Islam 
memiliki tanggung jawab membentuk manusia paripurna (insān kāmil) yang beriman, 
berilmu, dan berakhlak mulia. 

Namun demikian, dalam praktik pendidikan kontemporer, masih ditemukan 
kecenderungan pemisahan antara nilai-nilai keislaman dan implementasi pedagogis. 
Kurikulum dan metode pembelajaran sering kali lebih menekankan aspek kognitif dan 
keterampilan teknis, sementara pengembangan fitrah spiritual dan moral belum 
terintegrasi secara optimal. Kondisi ini menimbulkan urgensi untuk mengkaji kembali 
landasan filosofis potensi diri dalam pendidikan Islam sebagai dasar pengembangan 
sistem pendidikan yang integratif dan relevan dengan tantangan zaman. 

Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara filosofis konsep 
potensi diri dalam perspektif pendidikan Islam serta menegaskan relevansinya sebagai 
basis integrasi antara nilai-nilai keagamaan dan praktik pendidikan. Kajian ini 
diharapkan dapat memberikan kontribusi konseptual bagi pengembangan pendidikan 
Islam yang berorientasi pada pembentukan manusia seimbang, berdaya saing, dan 
berlandaskan nilai spiritual. 
 
Metode  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode 
kajian pustaka (library research). Metode ini dipilih untuk mengkaji secara mendalam 
konsep potensi diri dalam pendidikan Islam berdasarkan perspektif filosofis dan 
pedagogis. Sumber data utama berupa literatur primer dan sekunder yang relevan, 
meliputi karya-karya klasik dan kontemporer tentang pendidikan Islam, filsafat 
pendidikan, psikologi Islam, serta artikel jurnal ilmiah yang membahas konsep fitrah 
dan pengembangan potensi diri. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran dan seleksi literatur 
yang memiliki relevansi langsung dengan fokus kajian. Analisis data menggunakan 
pendekatan analisis isi (content analysis) dengan langkah-langkah: (1) mengidentifikasi 
konsep-konsep kunci terkait fitrah dan potensi diri, (2) mengkaji hubungan antara 
landasan filosofis dan praktik pendidikan Islam, serta (3) mensintesis temuan untuk 
merumuskan implikasi konseptual terhadap kurikulum, strategi pembelajaran, dan 
evaluasi pendidikan Islam. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan 
konsistensi argumentasi antar literatur. 

 



                                                                         

Received:	November	21,	2025	–	Revised:	November	30,	2025	-	Accepted:	Desember	26,	2025	-	Published	online:	
January	22,	2026	  

  Page 393 

Hasil dan Pembahasan 
Fitrah sebagai Fondasi Pengembangan Potensi Diri 

Hasil kajian menunjukkan bahwa fitrah merupakan fondasi utama dalam 
pengembangan potensi diri dalam pendidikan Islam. Fitrah dipahami sebagai potensi 
bawaan yang bersifat psikospiritual dan mengarahkan manusia kepada tauhid, 
moralitas, serta kesadaran akan tujuan hidup. Pendidikan Islam berperan sebagai media 
untuk menjaga, menumbuhkan, dan mengarahkan fitrah agar tidak terdistorsi oleh 
pengaruh lingkungan yang negatif. Dengan bimbingan pendidikan yang tepat, potensi 
fitrah dapat berkembang secara optimal menuju pembentukan pribadi yang beriman 
dan berakhlak mulia. 

Integrasi Dimensi Kognitif, Afektif, dan Spiritual 
Hasil penelitian juga memperlihatkan bahwa pengembangan potensi diri dalam 

pendidikan Islam bersifat integratif, mencakup dimensi kognitif, afektif, dan spiritual 
secara simultan. Pendidikan Islam tidak memisahkan pengembangan intelektual dari 
pembinaan moral dan spiritual. Kesadaran ketuhanan menjadi pusat aktualisasi potensi 
diri, sehingga capaian akademik diarahkan untuk memperkuat keimanan, tanggung 
jawab sosial, dan etika perilaku peserta didik. 

Landasan Filosofis dalam Aktualisasi Potensi Diri 
Secara filosofis, pendidikan Islam memandang potensi diri sebagai anugerah Ilahi 

yang harus dikembangkan melalui proses pembelajaran yang bermakna dan berorientasi 
pada pembentukan kepribadian. Hasil kajian menunjukkan bahwa proses pendidikan 
tidak dipahami sekadar sebagai transfer pengetahuan, tetapi sebagai transformasi jiwa 
dan akhlak. Pengetahuan yang dikembangkan dalam pendidikan Islam senantiasa 
dikaitkan dengan nilai-nilai ilahiah dan tujuan kemaslahatan sosial, sehingga aktualisasi 
potensi diri memiliki orientasi etis dan transendental. 

Implementasi Kurikulum Berbasis Fitrah dan Potensi Diri 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa implementasi pengembangan potensi diri 

paling efektif ketika dimulai dari perancangan kurikulum yang berbasis fitrah. 
Kurikulum pendidikan Islam yang integratif mampu memadukan ilmu agama dan ilmu 
umum secara seimbang. Integrasi nilai-nilai Al-Qur’an dan praktik ibadah dalam mata 
pelajaran umum memperkaya pengalaman belajar peserta didik serta memperkuat 
landasan moral dan spiritual dalam proses pembelajaran. 

Strategi Pembelajaran dan Evaluasi Holistik 
Hasil kajian juga mengungkap bahwa strategi pembelajaran yang reflektif, 

kolaboratif, dan berorientasi pada bimbingan karakter berperan penting dalam 
mengaktualisasikan potensi diri peserta didik. Pendekatan ini membantu peserta didik 
mengenali potensi, mengelola emosi, serta mengembangkan kesadaran spiritual dan 
akademik secara seimbang. Evaluasi pembelajaran dalam pendidikan Islam tidak hanya 
menilai aspek kognitif, tetapi juga mencakup asesmen afektif dan spiritual melalui 
refleksi diri, portofolio nilai, dan observasi perilaku, sehingga memberikan gambaran 
utuh tentang perkembangan peserta didik. 

 

 



                                                                         

Received:	November	21,	2025	–	Revised:	November	30,	2025	-	Accepted:	Desember	26,	2025	-	Published	online:	
January	22,	2026	  

  Page 394 

Kesimpulan 
Artikel ini menegaskan bahwa teori potensi diri dalam pendidikan Islam berakar 

pada konsep fitrah, yaitu potensi inheren yang dianugerahkan Allah SWT kepada setiap 
manusia sejak lahir. Fitrah menjadi dasar filosofis dalam memahami tujuan dan proses 
pendidikan Islam yang bersifat holistik dan integratif. Landasan ontologis, 
epistemologis, dan aksiologis pendidikan Islam menempatkan manusia sebagai 
makhluk spiritual, moral, dan intelektual yang berkembang secara seimbang melalui 
bimbingan pendidikan. 

Hasil kajian menunjukkan bahwa implementasi pengembangan fitrah dalam 
pendidikan Islam dapat diwujudkan melalui kurikulum berbasis nilai-nilai keislaman, 
strategi pembelajaran reflektif dan humanistik, serta sistem evaluasi holistik yang 
mencakup aspek spiritual, moral, dan kognitif. Dengan pendekatan tersebut, pendidikan 
Islam tidak hanya berorientasi pada pencapaian akademik, tetapi juga pada 
pembentukan kepribadian dan ketangguhan psikologis peserta didik. Oleh karena itu, 
pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam mencetak generasi muslim yang 
berakhlak mulia, berpengetahuan luas, dan berakar kuat pada ajaran Islam. 

Saran 
Berdasarkan hasil kajian ini, disarankan agar lembaga pendidikan Islam 

mengembangkan kurikulum yang lebih integratif dengan menjadikan konsep fitrah 
sebagai landasan utama dalam perencanaan pembelajaran. Pendidik diharapkan 
mampu menerapkan strategi pembelajaran yang tidak hanya menstimulasi aspek 
kognitif, tetapi juga mendorong refleksi diri, penguatan nilai spiritual, dan pembentukan 
karakter peserta didik. 

Selain itu, penelitian selanjutnya disarankan untuk mengkaji implementasi konsep 
potensi diri berbasis fitrah secara empiris di berbagai jenjang pendidikan Islam. 
Pendekatan penelitian lapangan diharapkan dapat memperkaya pemahaman tentang 
efektivitas pengembangan fitrah dalam praktik pendidikan serta memberikan kontribusi 
nyata bagi peningkatan kualitas pendidikan Islam di era kontemporer. 

Daftar Pustaka 
Al-Ghazālī. (1997). Ihya’ ‘Ulum al-Dīn. Beirut: Dār al-Ma‘rifah. 
Ijāzah, A. (2018). Epistemologi pendidikan Islam: Filsafat dan aplikasinya. Jakarta: 

Kencana. 
Nasr, S. H. (2006). Islamic philosophy from its origin to the present: Philosophy in the 

land of prophecy. New York: SUNY Press. 
Rogers, C. R. (1961). On becoming a person: A therapist’s view of psychotherapy. Boston: 

Houghton Mifflin. 
Siregar, Z. (2019). Integrasi fitrah dalam kurikulum pendidikan Islam kontemporer. 

Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 105–120. 
Zainuddin, M. (2020). Psikologi Islami: Pendekatan holistik dalam pendidikan. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
 
 

 

O
rig

in
al

 A
rti

cl
e  


