—
Q
B
[
<
S
=
=
=
o

e-XXXX-XXXX

Original Article

Islam Nusantara dan Dekolonisasi Pengetahuan: Implikasinya bagi
Integrasi Islam dan Sains

Abdul Hamid ™
v23Universitas Wahid Hasyim, Semarang, Indonesia,

Korespondensi Author: Abuyahamid28@gmail.com

Abstrak:

Artikel ini bertujuan mengkaji konsep Islam Nusantara dari perspektif
epistemologis sebagai kerangka dekolonisasi pengetahuan dalam
pengembangan integrasi Islam, sains, dan pendidikan. Selama ini, model
integrasi Islam dan sains yang berkembang masih banyak beroperasi dalam
horizon filsafat ilmu modern Barat, sehingga berimplikasi pada bertahannya
dikotomi epistemologis antara wahyu dan pengetahuan empiris. Penelitian
ini menggunakan pendekatan analisis kritis berbasis filsafat ilmu,
epistemologi Islam, dan teori dekolonial. Artikel ini berargumen bahwa
Islam Nusantara tidak dapat dipahami semata-mata sebagai ekspresi
kultural Islam di Indonesia, melainkan sebagai tawaran kerangka epistemik
alternatif yang berakar pada pengalaman historis, nilai-nilai etika keislaman,
serta kearifan lokal masyarakat Nusantara. Hasil kajian menunjukkan
bahwa Islam Nusantara memungkinkan terbangunnya sintesis
epistemologis yang non-reduktif antara wahyu, rasio, pengalaman empiris,
dan praksis sosial-budaya. Kerangka ini menyediakan landasan
epistemologis yang relevan bagi pengembangan integrasi Islam dan sains
dalam konteks Pendidikan Islam Nusantara yang kontekstual, berorientasi
etis, dan tetap berlandaskan prinsip-prinsip keilmuan. Dengan demikian,
artikel ini berkontribusi dalam memperkuat diskursus integrasi keilmuan
Islam yang berorientasi pada dekolonisasi pengetahuan serta memiliki
relevansi sosial yang kuat.

Keywords: Islam Nusantara, Dekolonisasi Pengetahuan, Epistemologi
Islam, Integrasi Islam Dan Sains, Pendidikan Islam.

Pendahuluan

Relasi antara Islam dan sains merupakan isu penting dalam pemikiran Islam
kontemporer, khususnya sejak umat Islam berinteraksi intens dengan modernitas Barat
dan konstruksi ilmu pengetahuan modern pada abad ke-19. Ilmu modern Barat
berkembang dalam kerangka positivisme, sekularisme, dan pemisahan antara fakta dan

Received: November 20, 2025 - Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 27, 2025 - Published online:

January 22, 2026

Page 395


mailto:Abuyahamid28@gmail.com

nilai, sehingga menempatkan tradisi pengetahuan non-Barat, termasuk epistemologi
Islam, pada posisi marginal (Nasr, 2007; Al-Attas, 1993; Harding, 1998). Dalam
kerangka tersebut, sains dipandang sebagai pengetahuan objektif dan universal,
sementara agama direduksi pada ranah privat dan normatif (Taylor, 2007; Said, 1978).

Kondisi ini menimbulkan dikotomi antara ilmu-ilmu keagamaan dan ilmu-ilmu
umum di dunia Muslim, yang berdampak pada fragmentasi sistem pendidikan serta
terhambatnya pengembangan keilmuan Islam secara integral (Al-Faruqi, 1982;
Abdullah, 2010). Berbagai upaya integrasi Islam dan sains telah dikembangkan, mulai
dari Islamisasi ilmu pengetahuan hingga model integrasi-interkoneksi dan pendekatan
transdisipliner. Namun, sebagian pendekatan tersebut masih beroperasi dalam horizon
filsafat ilmu modern Barat dan belum menyentuh problem epistemik kolonial yang
menjadi fondasinya (Mignolo, 2011; Grosfoguel, 2013).

Teori dekolonisasi pengetahuan muncul sebagai respons kritis terhadap hegemoni
epistemologi Barat dengan menekankan pembangunan pengetahuan yang berpijak pada
pengalaman historis, konteks sosial, dan nilai-nilai lokal masyarakat non-Barat.
Pendekatan ini bukan menolak sains modern, melainkan membongkar relasi kuasa
dalam produksi pengetahuan sekaligus membuka ruang bagi keberagaman epistemologi
(Quijano, 2007; Santos, 2014; Connell, 2007). Dalam konteks pemikiran Islam,
dekolonisasi pengetahuan relevan untuk merekonstruksi epistemologi keilmuan yang
berakar pada tradisi Islam tanpa terjebak pada sikap anti-ilmiah (Nasr, 2007; Al-Attas,
1993).

Di Indonesia, Islam Nusantara berkembang sebagai diskursus penting yang
menegaskan karakter historis dan kontekstual Islam serta interaksinya dengan budaya
lokal (Azra, 2015; Burhani, 2018). Meski demikian, Islam Nusantara kerap dipahami
semata sebagai ekspresi kultural, sehingga dimensi epistemologisnya kurang
diperhatikan (Hilmy, 2016). Padahal, Islam Nusantara memiliki potensi epistemik yang
signifikan karena mengintegrasikan wahyu, rasionalitas, pengalaman empiris, dan
kearifan lokal dalam praktik sosial-keagamaan (Azra, 2015; Ricklefs, 2012).

Dalam ranah pendidikan Islam dan sains, Islam Nusantara berpotensi menjadi
kerangka epistemologis alternatif untuk mendekonstruksi dikotomi keilmuan sekaligus
merekonstruksi integrasi Islam dan sains secara kontekstual dan etis (Abdullah, 2010;
Latour, 2005). Perspektif ini selaras dengan filsafat ilmu kontemporer yang menekankan
keterkaitan antara pengetahuan, nilai, dan konteks sosial (Kuhn, 1970; Harding, 1998).
Dengan demikian, Islam Nusantara dapat menjadi basis pengembangan Pendidikan
Islam Nusantara yang integratif, berorientasi etika, dan responsif terhadap tantangan
zaman.

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis
Islam Nusantara sebagai proyek dekolonisasi pengetahuan serta mengeksplorasi
implikasinya terhadap integrasi Islam dan sains dalam pendidikan Islam di Indonesia.
Fokus kajian diarahkan pada pemahaman Islam Nusantara sebagai kerangka
epistemologis alternatif yang mampu menjembatani wahyu dan sains secara non-
dikotomis, sekaligus memperkuat praktik pendidikan Islam kontemporer yang
kontekstual dan berorientasi pada kemaslahatan sosial.

=
=
=
<
i
.=
&n
i=
o

Tinjauan Literatur dan Kerangka Teoretik
Islam Nusantara: Konsep dan Dimensi Epistemologis

Islam Nusantara berkembang sebagai diskursus keislaman khas Indonesia yang
menekankan nilai moderasi, sikap toleran, dan keterbukaan terhadap budaya lokal

Received: November 20, 2025 — Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 27, 2025 - Published online:
January 22, 2026

Page 396



(Azra, 2015). Konsep ini tidak hanya mencakup aspek ritual dan ekspresi budaya, tetapi
juga mencerminkan cara pandang epistemologis yang menempatkan wahyu, akal, dan
pengalaman sosial-budaya dalam hubungan yang saling melengkapi (Burhani, 2018).

(]
—
Q
.=
=
<
—
<
iz
&n
=
o

Dalam kerangka epistemologi Islam, Islam Nusantara berfungsi sebagai
penghubung antara tradisi keilmuan klasik dan dinamika sains modern dengan
menekankan keberagaman sumber pengetahuan, termasuk wahyu, rasionalitas, dan
kearifan lokal masyarakat (Al-Attas, 1993; Nasr, 2007). Hilmy (2016) menilai bahwa
Islam Nusantara memiliki potensi sebagai fondasi bagi pengembangan sistem
pendidikan Islam yang kontekstual dan transdisipliner, karena mampu
mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dengan realitas sosial Indonesia.

Dekolonisasi Pengetahuan

Dekolonisasi pengetahuan merupakan pendekatan kritis yang bertujuan untuk
mengurai dominasi epistemologi Barat yang hegemonik dan mengklaim universalitas
(Quijano, 2007; Mignolo, 2011). Pendekatan ini menekankan pentingnya pengakuan
terhadap epistemologi lokal serta pengalaman historis masyarakat yang selama ini
terpinggirkan dalam konstruksi ilmu pengetahuan global (Santos, 2014; Connell, 2007).

Dalam konteks pemikiran Islam, dekolonisasi pengetahuan diarahkan untuk
merekonstruksi epistemologi Islam agar terbebas dari pengaruh kolonial dan
modernisasi Barat yang reduktif, sehingga membuka ruang bagi integrasi seimbang
antara wahyu, akal, dan sains empiris (Nasr, 2007; Al-Faruqi, 1982). Pendekatan ini
tidak menolak sains modern, melainkan mengkritisi klaim objektivitas absolut dan
dominasi epistemik Barat dalam proses produksi pengetahuan (Harding, 1998;
Grosfoguel, 2013).

Integrasi Islam dan Sains

Integrasi Islam dan sains menjadi tema sentral dalam diskursus pendidikan dan
pengembangan keilmuan Islam kontemporer (Al-Faruqi, 1982; Abdullah, 2010).
Berbagai model telah dikembangkan, mulai dari Islamisasi ilmu pengetahuan hingga
pendekatan integratif-transdisipliner, dengan tujuan mengatasi dikotomi antara ilmu-
ilmu keagamaan dan ilmu-ilmu sekuler (Nasr, 2007; Al-Attas, 1993).

Namun, sejumlah kajian menunjukkan bahwa banyak model integrasi tersebut
masih beroperasi dalam kerangka epistemologi Barat dan kurang memperhatikan
konteks sosial-budaya lokal (Mignolo, 2011; Grosfoguel, 2013). Dalam konteks ini, Islam
Nusantara menawarkan kerangka alternatif yang memungkinkan integrasi Islam dan
sains secara non-dikotomis, dengan mempertimbangkan dimensi etika, sosial, dan
kearifan lokal sebagai bagian integral dari proses keilmuan (Azra, 2015; Burhani, 2018).

Kerangka Teoretik

Kerangka teoretik artikel ini dibangun atas tiga landasan utama: epistemologi
Islam, teori dekolonial, dan konsep Islam Nusantara.

Epistemologi Islam menegaskan bahwa wahyu, rasio, dan pengalaman empiris
merupakan sumber pengetahuan yang bersifat komplementer dan tidak dapat
dipisahkan secara hierarkis (Al-Attas, 1993; Nasr, 2007). Epistemologi ini memberikan
fondasi bagi pengembangan keilmuan yang holistik, mengintegrasikan dimensi spiritual,
moral, dan intelektual.

Teori dekolonial menyoroti relasi kuasa dalam produksi pengetahuan dan
menekankan pentingnya pluralitas epistemik yang berakar pada konteks historis dan

Received: November 20, 2025 — Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 27, 2025 - Published online:
January 22, 2026

Page 397



lokal (Mignolo, 2011; Quijano, 2007). Dalam pendidikan Islam, pendekatan ini
memungkinkan rekonstruksi epistemologi agar bebas dari dominasi kolonial dan Barat
yang reduktif, sekaligus membuka ruang bagi integrasi yang seimbang antara wahyu,
rasio, dan sains empiris (Nasr, 2007; Al-Faruqi, 1982).

=
=
=
<
S
=
&n
=
o

Islam Nusantara menyediakan kerangka kontekstual bagi integrasi keilmuan dan
pendidikan, dengan menempatkan nilai etika, sosial, dan kearifan lokal sebagai bagian
penting dalam praktik ilmiah (Azra, 2015; Burhani, 2018). Islam Nusantara menekankan
cara berislam yang moderat, toleran, dan responsif terhadap budaya lokal, serta mampu
menjembatani wahyu, rasio, pengalaman empiris, dan konteks sosial-budaya dalam
proses pembelajaran dan penelitian.

Sintesis ketiga landasan ini membentuk basis konseptual untuk menganalisis
Islam Nusantara sebagai proyek dekolonisasi pengetahuan, yang relevan bagi
pengembangan integrasi Islam dan sains dalam kerangka Pendidikan Islam Nusantara.
Pendekatan ini memungkinkan pembangunan pendidikan Islam yang holistik,
kontekstual, etis, dan berorientasi pada kemaslahatan sosial.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif-analitis dengan basis
kajian literatur dan filsafat ilmu. Metode ini dipilih untuk memahami Islam Nusantara
sebagai kerangka epistemologis alternatif dalam konteks integrasi Islam dan sains di
pendidikan Islam Indonesia. Pendekatan kualitatif memungkinkan peneliti
mengeksplorasi konsep, teori, dan praktik yang terkait dengan epistemologi Islam,
dekolonisasi pengetahuan, dan integrasi keilmuan secara mendalam.
Jenis Penelitian

Penelitian ini termasuk studi kepustakaan (library research) dengan fokus pada
kajian konseptual dan teoritis. Data dikumpulkan dari sumber primer dan sekunder
berupa buku, jurnal, artikel akademik, serta dokumen historis dan kebijakan terkait
Islam Nusantara, integrasi Islam-sains, dan teori dekolonial.

Pendekatan Analisis
Analisis dilakukan dengan pendekatan kritis-filosofis, yaitu menelaah literatur
melalui tiga tahap:

1. Analisis epistemologis: Mengkaji asumsi dasar, prinsip, dan konsep Islam Nusantara
terkait produksi pengetahuan, hubungan wahyu-rasio, serta integrasi ilmu dan
agama.

2. Analisis kontekstual: Menelaah relevansi Islam Nusantara dalam praktik pendidikan
Islam kontemporer, integrasi sains, dan konteks sosial-budaya Nusantara.

3. Sintesis dekolonial: Mengaitkan temuan literatur dengan teori dekolonisasi
pengetahuan untuk mengidentifikasi peluang rekonstruksi epistemologi Islam yang
bersifat kontekstual, integratif, dan etis.

Teknik Pengumpulan Data
Data dikumpulkan melalui:
1. Studi literatur primer: Al-Qur’an, hadis, serta karya klasik pemikiran Islam (Nasr, Al-
Attas, Al-Faruqi, Al-Ghazali).
2. Studi literatur sekunder: Buku, jurnal ilmiah, dan artikel terkait Islam Nusantara,
integrasi Islam-sains, pendidikan Islam, dan teori dekolonial.

Received: November 20, 2025 — Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 27, 2025 - Published online:
January 22, 2026

Page 398



Teknik Analisis Data

Data dianalisis dengan metode koding tematik dan sintesis konseptual, yakni
mengelompokkan gagasan utama ke dalam tema: epistemologi Islam Nusantara,
dikotomi ilmu-ilmu, integrasi Islam-sains, dan dekolonisasi pengetahuan. Hasil analisis
dikembangkan menjadi narasi konseptual yang menjelaskan hubungan antara Islam
Nusantara, pendidikan Islam, dan integrasi sains.

0
2
=
<
—
s
=
‘80
o
o

Hasil dan Pembahasan
Islam Nusantara sebagai Epistemologi Alternatif

Analisis literatur menunjukkan bahwa Islam Nusantara tidak sekadar menjadi
ekspresi kultural, melainkan berkembang sebagai proyek epistemik khas Indonesia yang
menyatukan nilai-nilai Islam dengan konteks lokal dalam praktik keilmuan
kontemporer (Umam, Soiman, & Abdul Basit, 2024). Konsep epistemologi ini dibangun
atas prinsip moderasi, maqasid al-syari‘ah, dan tradisi sosial-budaya Nusantara, yang
mengintegrasikan wahyu, rasio, serta pengalaman historis-lokal dalam praktik keilmuan
Islam di Indonesia (Majid, 2025).

Berbeda dengan model integrasi Islam-sains yang masih bertumpu pada kerangka
epistemologi Barat, Islam Nusantara mendorong dialog transdisipliner antara ilmu
agama, ilmu empiris, dan pengalaman sosial-budaya (Solihin & Nuruzzaman, 2025).
Pendekatan ini memungkinkan integrasi narasi lokal dan nilai keislaman universal
dalam satu struktur epistemik adaptif yang relevan dengan tantangan kontemporer
(Baron, Perdhana, & Mardatillah, 2025). Literatur terkini menunjukkan bahwa Islam
Nusantara mampu merespons tantangan epistemik global dengan tetap berakar pada
tradisi lokal, sehingga menghasilkan insight baru dalam integrasi Islam dan sains yang
kontekstual (Rasti & Husni, 2025).

Dekolonisasi Pengetahuan dalam Konteks Islam Nusantara

Selain berperan sebagai epistemologi alternatif, Islam Nusantara juga dapat
dipandang sebagai strategi dekolonial, karena menegaskan pluralitas epistemik dan
menolak dominasi satu model pengetahuan hegemonik (Umam et al.,, 2024).
Pendekatan ini membuka ruang bagi keilmuan Islam untuk mengakui wahyu, rasio,
empirisme, dan pengalaman sosial-budaya sebagai sumber sah dalam produksi
pengetahuan (Majid, 2025).

Dengan memasukkan kearifan lokal sebagai bagian integral dari konstruksi ilmu,
Islam Nusantara berbeda dengan pendekatan Islamisasi ilmu yang normatif, karena
bersifat konseptual, empiris, dan kontekstual (Solihin & Nuruzzaman, 2025). Integrasi
perspektif dekolonial dan epistemologi Islam Nusantara memungkinkan dialog lintas
epistemik yang mendorong keterlibatan komunitas lokal dalam konstruksi ilmu, sambil
tetap terbuka terhadap pertukaran pengetahuan global (Baron et al., 2025).

Implikasi bagi Integrasi Islam dan Sains

Kerangka epistemologis Islam Nusantara menjembatani wahyu, rasio, empirisme,
dan kearifan lokal dalam satu kesatuan pengetahuan yang harmonis, sehingga menjadi
alternatif terhadap model integrasi ilmu dominan berbasis Barat (Surawardi, 2025).
Dalam konteks pendidikan Islam, pendekatan ini memungkinkan pengembangan
kurikulum transdisipliner yang menggabungkan dimensi teologis, sains, dan sosial-
budaya, sehingga peserta didik mampu berpikir kritis, kontekstual, dan adaptif (Adi
Kasman, 2025).

Received: November 20, 2025 — Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 27, 2025 - Published online:
January 22, 2026

Page 399



Model ini juga menampilkan praktik dekolonisasi pengetahuan yang dapat
diterapkan dalam kegiatan penelitian dan pengajaran, dengan memperhatikan sejarah,
budaya, dan konteks masyarakat setempat sebagai aspek penting dalam produksi
keilmuan (Rahim Razaq, 2025). Dengan menekankan integrasi nilai lokal dan global,
pendekatan ini memiliki potensi menjadi rujukan bagi komunitas Muslim di luar
Indonesia dalam membangun integrasi ilmu dan agama yang kontekstual,
transdisipliner, dan dekolonial (Ngatawi Al-Zastrouw, 2025).

=
=
=
<
'S
8
)
=
<@

Dengan demikian, kebaruan artikel ini terletak pada sintesis epistemologi Islam
Nusantara dengan perspektif dekolonial dalam konteks integrasi Islam dan sains, yang
bersifat konseptual, empiris, dan kontekstual. Pendekatan ini menjadi dasar bagi
pengembangan pendidikan Islam yang transdisipliner, pluralistik, dan responsif
terhadap realitas sosial-budaya Indonesia (Majid, 2025; Umam et al., 2024).

Kesimpulan

Kajian ini menegaskan bahwa Islam Nusantara berperan sebagai epistemologi
Islam yang khas, bukan sekadar ekspresi kultural. Islam Nusantara menegaskan
hubungan harmonis antara wahyu, rasio, dan kearifan lokal, sehingga membentuk
sistem pengetahuan yang utuh, adaptif, dan relevan dengan konteks kontemporer.
Literatur terkini menunjukkan bahwa Islam Nusantara mampu menggabungkan narasi
lokal, moderasi, dan reinterpretasi nilai-nilai Islam, sehingga menjadi ruang epistemik
yang inklusif dan kontekstual.

Dalam ranah pendidikan dan pengembangan ilmu, epistemologi Islam Nusantara
menjadi landasan bagi model pendidikan Islam transdisipliner yang responsif terhadap
realitas historis, sosial, dan budaya lokal. Model ini memungkinkan pendidikan yang
tidak hanya bersifat akademik, tetapi juga humanis dan kontekstual, sekaligus
menampilkan integrasi antara pengetahuan agama dan praktik sosial budaya.

Selain itu, Islam Nusantara berkontribusi terhadap dekolonisasi pengetahuan,
dengan menawarkan parameter pengetahuan yang membebaskan dari dominasi
epistemologi hegemonik dan memberikan legitimasi terhadap narasi lokal. Dengan
demikian, Islam Nusantara memiliki relevansi tidak hanya bagi masyarakat Indonesia,
tetapi juga sebagai referensi epistemik global dalam membangun integrasi antara wahyu
dan ilmu pengetahuan empiris secara transdisipliner, konseptual, kontekstual, dan etis.

Saran

Berdasarkan temuan kajian, beberapa saran dapat diajukan. Pertama, institusi
pendidikan Islam perlu mengadopsi prinsip-prinsip Islam Nusantara dalam kurikulum,
dengan memadukan dimensi keagamaan, sosial-budaya, dan sains secara
transdisipliner. Kedua, peneliti dan pendidik Islam disarankan menerapkan pendekatan
epistemologi Islam Nusantara yang adaptif terhadap realitas lokal, sehingga pendidikan
Islam mampu menjawab tantangan kontemporer secara relevan dan humanis. Ketiga,
Islam Nusantara sebaiknya dijadikan kerangka untuk membongkar dominasi
epistemologi Barat, membuka ruang bagi keberagaman sumber pengetahuan, serta
menegaskan legitimasi pengalaman sosial-budaya lokal dalam pengembangan keilmuan
Islam. Keempat, kajian lebih lanjut perlu dilakukan untuk mengeksplorasi penerapan
Islam Nusantara di luar Indonesia, sebagai model integrasi ilmu dan agama yang dapat
disesuaikan dengan konteks lokal masyarakat Muslim lainnya. Kelima, pendidikan
Islam diharapkan menekankan integrasi nilai keagamaan dengan sains empiris,
sehingga peserta didik mampu berpikir kritis, etis, dan kontekstual.

Received: November 20, 2025 — Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 27, 2025 - Published online:
January 22, 2026

Page 400



Daftar Pustaka

Abdullah, A. (2010). Islamic studies di perguruan tinggi: Konsep dan implementasi.
Pustaka Pelajar.

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and secularism. International Institute of Islamic
Thought and Civilization (ISTAC).

Aladin, I., & Arif, M. S. (2025). Islam Nusantara sebagai epistemologi sosial: Narasi
lokalitas, moderasi, dan reinterpretasi warisan Islam di Indonesia. Jurnal ISSUE,
3(2). https://journal.sadra.or.id/index.php/ojs/article/view/46

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of knowledge: General principles and work plan.

Baron, G., Perdhana, A., & Mardatillah, A. (2025). The legacy of Islam Nusantara in local

traditions: Between acculturation and cultural da’wah. JOIS: Journal of Islamic Studies,
1(1), 20—32. https://journal.zmsadra.or.id/index.php/jois/article/view/60

Connell, R. (2007). Southern theory: The global dynamics of knowledge in social science.
Polity Press.

Fahimul Fuad, M., Mukri, M., Alamsyah, A., & Akla, A. (2025). The epistemology of Islam
Nusantara jurisprudence and its contribution in family law reform in Indonesia.
SMART: Journal of Sharia, Tradition, and Modernity, 1(1).
https://doi.org/10.24042/smart.v1i1.9872

Fani, M. N. A,, & Roqib, M. (2025). Studi integrasi Islam, sains, dan budaya Nusantara
perspektif pendidikan profetik. Jurnal Kependidikan, 12(1).
https://doi.org/10.24090/jk.v12i1.9935

Fakultas Tarbiyah IAIN Bengkulu. (2025). Epistemologi pendidikan Islam Nusantara
(studi interpretatif simbolik atas peran kampus, pesantren dan lembaga adat).
Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 15(2). https://doi.org/10.24042/ajsk.v15i2.725

Grosfoguel, R. (2013). The structure of knowledge in westernized universities: Epistemic
racism/sexism and the four genocides/epistemicides of the long 16th century.
Human Architecture: Journal of the Sociology of Self-Knowledge, 11(1), 73—90.

Harding, S. (1998). Is science multicultural? Postcolonialisms, feminisms, and
epistemologies.

Indiana University Press.

Hilmy, M. (2016). Islam Nusantara dan transformasi sosial-keagamaan di Indonesia. Al-
Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 54(1), 1—28.
https://doi.org/10.14421/ajis.2016.541.1-28

Kuhn, T. S. (1970). The structure of scientific revolutions (2nd ed.). University of Chicago
Press.

Latour, B. (2005). Reassembling the social: An introduction to actor-network-theory.
Oxford University Press.

Majid, M. A. (2025). Relevansi Islam Nusantara sebagai epistemologi Pancasila: Upaya
merangkai sebab, menyemai tanggung jawab. Asketik: Jurnal Agama dan
Perubahan Sosial,

2(2). https://doi.org/10.30762/asketik.v2i2.1080

Milawarman, A. D. (2025). Paradigma Nusantara: Decolonizing science agenda.
International Journal of Religious and Cultural Studies, 3(2), 19-?
https://doi.org/10.34199/ijracs.2021.09.01

Nasr, S. H. (2007). Science and civilization in Islam. Harvard University Press.

Ngatawi Al-Zastrouw. (2025). Mengenal sepintas Islam Nusantara. Hayula: Indonesian
Journal of Multidisciplinary Islamic Studies, 1(1).
https://doi.org/10.21009/hayula.001.1.01

Quijano, A. (2007). Coloniality and modernity/rationality. Cultural Studies, 21(2-3),
168-178. https://doi.org/10.1080/09502380601164353

Rahim Razaq, A. (2025). Peradaban Islam di Nusantara: Kontinuitas, perubahan, dan
warisan. PILAR. https://doi.org/10.26618 /h67tny69

Rasti Astuti Laisaan, & Husni, M. (2025). Sistem pengetahuan pesantren sebagai model
epistemologi Islam Nusantara: Analisis literatur. Jurnal Al-Fatih, 8(2).
https://doi.org/10.61082/alfatih.v8i2.637

=
=
=
<<
S
=
&0
=
o

Received: November 20, 2025 — Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 27, 2025 - Published online:
January 22, 2026

Page 401



Ricklesfs, M. C. (2012). A history of modern Indonesia since c¢. 1200 (4th ed.). Palgrave
Macmillan.

Sidqi Ali, S., Putri Sugiharto, S. A., & Abidin, M. (2025). Dari sekularisasi menuju
reintegrasi pengetahuan: Analisis filsafat ilmu dalam pembaruan sains global.
Jurnal Ilmiah Nusantara, 3(1). https://doi.org/10.61722/jinu.v3i1.7835

Solihin, M., & Nuruzzaman, N. (2025). Epistemologi sejarah hukum Islam di Nusantara:
Perjalanan hukum Islam di Nusantara. Indonesian Journal of Sharia and Law,
2(2), 95—109. https://doi.org/10.54622/ijsl.v2i2.586

Surawardi. (2025). Education of understanding Islam Nusantara. AL-FALAH: Jurnal
Keislaman dan Kemasyarakatan. https://doi.org/10.47732/alfalahjikk.v21i1.146

Taylor, C. (2007). A secular age. Harvard University Press.

Umam, N., Soiman, S., & Abdul Basit. (2024). Epistemological critique of Islam
Nusantara studies in Indonesia: An insider’s perspective. Al-Tatawur:
International Journal of Social Science, 2(2), 01—11. https://doi.org/10.61806/al-
tatawur.v2i2.37

Agus Hasan Saputra, H., Hermawan, H., & Priatna, T. (2025). Integrasi epistemologi
keilmuan Islam dalam pengembangan kurikulum Pendidikan Agama Islam pada
sekolah.  Educational  Journal of Islamic = Management,  4(2).
https://doi.org/10.47709/ejim.v4i2.5140

Aladin, I., & Arif, M. S. (2025). Islam Nusantara sebagai epistemologi sosial: Narasi
lokalitas, moderasi, dan reinterpretasi warisan Islam di Indonesia. Jurnal ISSUE,
3(2). https://journal.sadra.or.id/index.php/ojs/article/view/46.

2
=
L=
<
—
<
g
&n
=
@)

Received: November 20, 2025 — Revised: November 29, 2025 - Accepted: Desember 27, 2025 - Published online:

January 22, 2026

Page 402


https://doi.org/10.54622/ijsl.v2i2.586

