
                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	27,	2025	-	Published	online:	
January	22,	2026	  

  Page 395 

 
 
 

Original Article 
 
 

Islam Nusantara dan Dekolonisasi Pengetahuan: Implikasinya bagi 
Integrasi Islam dan Sains 

 
Abdul Hamid1🖂 

1,2,3Universitas Wahid Hasyim, Semarang, Indonesia, 
Korespondensi Author: Abuyahamid28@gmail.com  

 
Abstrak: 

Artikel ini bertujuan mengkaji konsep Islam Nusantara dari perspektif 
epistemologis sebagai kerangka dekolonisasi pengetahuan dalam 
pengembangan integrasi Islam, sains, dan pendidikan. Selama ini, model 
integrasi Islam dan sains yang berkembang masih banyak beroperasi dalam 
horizon filsafat ilmu modern Barat, sehingga berimplikasi pada bertahannya 
dikotomi epistemologis antara wahyu dan pengetahuan empiris. Penelitian 
ini menggunakan pendekatan analisis kritis berbasis filsafat ilmu, 
epistemologi Islam, dan teori dekolonial. Artikel ini berargumen bahwa 
Islam Nusantara tidak dapat dipahami semata-mata sebagai ekspresi 
kultural Islam di Indonesia, melainkan sebagai tawaran kerangka epistemik 
alternatif yang berakar pada pengalaman historis, nilai-nilai etika keislaman, 
serta kearifan lokal masyarakat Nusantara. Hasil kajian menunjukkan 
bahwa Islam Nusantara memungkinkan terbangunnya sintesis 
epistemologis yang non-reduktif antara wahyu, rasio, pengalaman empiris, 
dan praksis sosial-budaya. Kerangka ini menyediakan landasan 
epistemologis yang relevan bagi pengembangan integrasi Islam dan sains 
dalam konteks Pendidikan Islam Nusantara yang kontekstual, berorientasi 
etis, dan tetap berlandaskan prinsip-prinsip keilmuan. Dengan demikian, 
artikel ini berkontribusi dalam memperkuat diskursus integrasi keilmuan 
Islam yang berorientasi pada dekolonisasi pengetahuan serta memiliki 
relevansi sosial yang kuat. 

Keywords: Islam Nusantara, Dekolonisasi Pengetahuan, Epistemologi 
Islam, Integrasi Islam Dan Sains, Pendidikan Islam. 

 

Pendahuluan 
Relasi antara Islam dan sains merupakan isu penting dalam pemikiran Islam 

kontemporer, khususnya sejak umat Islam berinteraksi intens dengan modernitas Barat 
dan konstruksi ilmu pengetahuan modern pada abad ke-19. Ilmu modern Barat 
berkembang dalam kerangka positivisme, sekularisme, dan pemisahan antara fakta dan 

e-XXXX-XXXX 
 

O
rig

in
al

 A
rti

cl
e 

O
rig

in
al

 A
rti

cl
e  

 

mailto:Abuyahamid28@gmail.com


                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	27,	2025	-	Published	online:	
January	22,	2026	  

  Page 396 

nilai, sehingga menempatkan tradisi pengetahuan non-Barat, termasuk epistemologi 
Islam, pada posisi marginal (Nasr, 2007; Al-Attas, 1993; Harding, 1998). Dalam 
kerangka tersebut, sains dipandang sebagai pengetahuan objektif dan universal, 
sementara agama direduksi pada ranah privat dan normatif (Taylor, 2007; Said, 1978). 

Kondisi ini menimbulkan dikotomi antara ilmu-ilmu keagamaan dan ilmu-ilmu 
umum di dunia Muslim, yang berdampak pada fragmentasi sistem pendidikan serta 
terhambatnya pengembangan keilmuan Islam secara integral (Al-Faruqi, 1982; 
Abdullah, 2010). Berbagai upaya integrasi Islam dan sains telah dikembangkan, mulai 
dari Islamisasi ilmu pengetahuan hingga model integrasi-interkoneksi dan pendekatan 
transdisipliner. Namun, sebagian pendekatan tersebut masih beroperasi dalam horizon 
filsafat ilmu modern Barat dan belum menyentuh problem epistemik kolonial yang 
menjadi fondasinya (Mignolo, 2011; Grosfoguel, 2013). 

Teori dekolonisasi pengetahuan muncul sebagai respons kritis terhadap hegemoni 
epistemologi Barat dengan menekankan pembangunan pengetahuan yang berpijak pada 
pengalaman historis, konteks sosial, dan nilai-nilai lokal masyarakat non-Barat. 
Pendekatan ini bukan menolak sains modern, melainkan membongkar relasi kuasa 
dalam produksi pengetahuan sekaligus membuka ruang bagi keberagaman epistemologi 
(Quijano, 2007; Santos, 2014; Connell, 2007). Dalam konteks pemikiran Islam, 
dekolonisasi pengetahuan relevan untuk merekonstruksi epistemologi keilmuan yang 
berakar pada tradisi Islam tanpa terjebak pada sikap anti-ilmiah (Nasr, 2007; Al-Attas, 
1993). 

Di Indonesia, Islam Nusantara berkembang sebagai diskursus penting yang 
menegaskan karakter historis dan kontekstual Islam serta interaksinya dengan budaya 
lokal (Azra, 2015; Burhani, 2018). Meski demikian, Islam Nusantara kerap dipahami 
semata sebagai ekspresi kultural, sehingga dimensi epistemologisnya kurang 
diperhatikan (Hilmy, 2016). Padahal, Islam Nusantara memiliki potensi epistemik yang 
signifikan karena mengintegrasikan wahyu, rasionalitas, pengalaman empiris, dan 
kearifan lokal dalam praktik sosial-keagamaan (Azra, 2015; Ricklefs, 2012). 

Dalam ranah pendidikan Islam dan sains, Islam Nusantara berpotensi menjadi 
kerangka epistemologis alternatif untuk mendekonstruksi dikotomi keilmuan sekaligus 
merekonstruksi integrasi Islam dan sains secara kontekstual dan etis (Abdullah, 2010; 
Latour, 2005). Perspektif ini selaras dengan filsafat ilmu kontemporer yang menekankan 
keterkaitan antara pengetahuan, nilai, dan konteks sosial (Kuhn, 1970; Harding, 1998). 
Dengan demikian, Islam Nusantara dapat menjadi basis pengembangan Pendidikan 
Islam Nusantara yang integratif, berorientasi etika, dan responsif terhadap tantangan 
zaman. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis 
Islam Nusantara sebagai proyek dekolonisasi pengetahuan serta mengeksplorasi 
implikasinya terhadap integrasi Islam dan sains dalam pendidikan Islam di Indonesia. 
Fokus kajian diarahkan pada pemahaman Islam Nusantara sebagai kerangka 
epistemologis alternatif yang mampu menjembatani wahyu dan sains secara non-
dikotomis, sekaligus memperkuat praktik pendidikan Islam kontemporer yang 
kontekstual dan berorientasi pada kemaslahatan sosial. 

Tinjauan Literatur dan Kerangka Teoretik 
Islam Nusantara: Konsep dan Dimensi Epistemologis 

Islam Nusantara berkembang sebagai diskursus keislaman khas Indonesia yang 
menekankan nilai moderasi, sikap toleran, dan keterbukaan terhadap budaya lokal 



                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	27,	2025	-	Published	online:	
January	22,	2026	  

  Page 397 

(Azra, 2015). Konsep ini tidak hanya mencakup aspek ritual dan ekspresi budaya, tetapi 
juga mencerminkan cara pandang epistemologis yang menempatkan wahyu, akal, dan 
pengalaman sosial-budaya dalam hubungan yang saling melengkapi (Burhani, 2018). 

Dalam kerangka epistemologi Islam, Islam Nusantara berfungsi sebagai 
penghubung antara tradisi keilmuan klasik dan dinamika sains modern dengan 
menekankan keberagaman sumber pengetahuan, termasuk wahyu, rasionalitas, dan 
kearifan lokal masyarakat (Al-Attas, 1993; Nasr, 2007). Hilmy (2016) menilai bahwa 
Islam Nusantara memiliki potensi sebagai fondasi bagi pengembangan sistem 
pendidikan Islam yang kontekstual dan transdisipliner, karena mampu 
mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dengan realitas sosial Indonesia. 

Dekolonisasi Pengetahuan 
Dekolonisasi pengetahuan merupakan pendekatan kritis yang bertujuan untuk 

mengurai dominasi epistemologi Barat yang hegemonik dan mengklaim universalitas 
(Quijano, 2007; Mignolo, 2011). Pendekatan ini menekankan pentingnya pengakuan 
terhadap epistemologi lokal serta pengalaman historis masyarakat yang selama ini 
terpinggirkan dalam konstruksi ilmu pengetahuan global (Santos, 2014; Connell, 2007). 

Dalam konteks pemikiran Islam, dekolonisasi pengetahuan diarahkan untuk 
merekonstruksi epistemologi Islam agar terbebas dari pengaruh kolonial dan 
modernisasi Barat yang reduktif, sehingga membuka ruang bagi integrasi seimbang 
antara wahyu, akal, dan sains empiris (Nasr, 2007; Al-Faruqi, 1982). Pendekatan ini 
tidak menolak sains modern, melainkan mengkritisi klaim objektivitas absolut dan 
dominasi epistemik Barat dalam proses produksi pengetahuan (Harding, 1998; 
Grosfoguel, 2013). 

Integrasi Islam dan Sains 
Integrasi Islam dan sains menjadi tema sentral dalam diskursus pendidikan dan 

pengembangan keilmuan Islam kontemporer (Al-Faruqi, 1982; Abdullah, 2010). 
Berbagai model telah dikembangkan, mulai dari Islamisasi ilmu pengetahuan hingga 
pendekatan integratif-transdisipliner, dengan tujuan mengatasi dikotomi antara ilmu-
ilmu keagamaan dan ilmu-ilmu sekuler (Nasr, 2007; Al-Attas, 1993). 

Namun, sejumlah kajian menunjukkan bahwa banyak model integrasi tersebut 
masih beroperasi dalam kerangka epistemologi Barat dan kurang memperhatikan 
konteks sosial-budaya lokal (Mignolo, 2011; Grosfoguel, 2013). Dalam konteks ini, Islam 
Nusantara menawarkan kerangka alternatif yang memungkinkan integrasi Islam dan 
sains secara non-dikotomis, dengan mempertimbangkan dimensi etika, sosial, dan 
kearifan lokal sebagai bagian integral dari proses keilmuan (Azra, 2015; Burhani, 2018). 

Kerangka Teoretik 
Kerangka teoretik artikel ini dibangun atas tiga landasan utama: epistemologi 

Islam, teori dekolonial, dan konsep Islam Nusantara. 
Epistemologi Islam menegaskan bahwa wahyu, rasio, dan pengalaman empiris 

merupakan sumber pengetahuan yang bersifat komplementer dan tidak dapat 
dipisahkan secara hierarkis (Al-Attas, 1993; Nasr, 2007). Epistemologi ini memberikan 
fondasi bagi pengembangan keilmuan yang holistik, mengintegrasikan dimensi spiritual, 
moral, dan intelektual. 

Teori dekolonial menyoroti relasi kuasa dalam produksi pengetahuan dan 
menekankan pentingnya pluralitas epistemik yang berakar pada konteks historis dan 



                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	27,	2025	-	Published	online:	
January	22,	2026	  

  Page 398 

lokal (Mignolo, 2011; Quijano, 2007). Dalam pendidikan Islam, pendekatan ini 
memungkinkan rekonstruksi epistemologi agar bebas dari dominasi kolonial dan Barat 
yang reduktif, sekaligus membuka ruang bagi integrasi yang seimbang antara wahyu, 
rasio, dan sains empiris (Nasr, 2007; Al-Faruqi, 1982). 

Islam Nusantara menyediakan kerangka kontekstual bagi integrasi keilmuan dan 
pendidikan, dengan menempatkan nilai etika, sosial, dan kearifan lokal sebagai bagian 
penting dalam praktik ilmiah (Azra, 2015; Burhani, 2018). Islam Nusantara menekankan 
cara berislam yang moderat, toleran, dan responsif terhadap budaya lokal, serta mampu 
menjembatani wahyu, rasio, pengalaman empiris, dan konteks sosial-budaya dalam 
proses pembelajaran dan penelitian. 

Sintesis ketiga landasan ini membentuk basis konseptual untuk menganalisis 
Islam Nusantara sebagai proyek dekolonisasi pengetahuan, yang relevan bagi 
pengembangan integrasi Islam dan sains dalam kerangka Pendidikan Islam Nusantara. 
Pendekatan ini memungkinkan pembangunan pendidikan Islam yang holistik, 
kontekstual, etis, dan berorientasi pada kemaslahatan sosial. 

Metode 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif-analitis dengan basis 

kajian literatur dan filsafat ilmu. Metode ini dipilih untuk memahami Islam Nusantara 
sebagai kerangka epistemologis alternatif dalam konteks integrasi Islam dan sains di 
pendidikan Islam Indonesia. Pendekatan kualitatif memungkinkan peneliti 
mengeksplorasi konsep, teori, dan praktik yang terkait dengan epistemologi Islam, 
dekolonisasi pengetahuan, dan integrasi keilmuan secara mendalam. 
Jenis Penelitian 

Penelitian ini termasuk studi kepustakaan (library research) dengan fokus pada 
kajian konseptual dan teoritis. Data dikumpulkan dari sumber primer dan sekunder 
berupa buku, jurnal, artikel akademik, serta dokumen historis dan kebijakan terkait 
Islam Nusantara, integrasi Islam-sains, dan teori dekolonial. 

Pendekatan Analisis 
Analisis dilakukan dengan pendekatan kritis-filosofis, yaitu menelaah literatur 

melalui tiga tahap: 
1. Analisis epistemologis: Mengkaji asumsi dasar, prinsip, dan konsep Islam Nusantara 

terkait produksi pengetahuan, hubungan wahyu-rasio, serta integrasi ilmu dan 
agama. 

2. Analisis kontekstual: Menelaah relevansi Islam Nusantara dalam praktik pendidikan 
Islam kontemporer, integrasi sains, dan konteks sosial-budaya Nusantara. 

3. Sintesis dekolonial: Mengaitkan temuan literatur dengan teori dekolonisasi 
pengetahuan untuk mengidentifikasi peluang rekonstruksi epistemologi Islam yang 
bersifat kontekstual, integratif, dan etis. 

Teknik Pengumpulan Data 
Data dikumpulkan melalui: 

1. Studi literatur primer: Al-Qur’an, hadis, serta karya klasik pemikiran Islam (Nasr, Al-
Attas, Al-Faruqi, Al-Ghazālī). 

2. Studi literatur sekunder: Buku, jurnal ilmiah, dan artikel terkait Islam Nusantara, 
integrasi Islam-sains, pendidikan Islam, dan teori dekolonial. 



                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	27,	2025	-	Published	online:	
January	22,	2026	  

  Page 399 

Teknik Analisis Data 
Data dianalisis dengan metode koding tematik dan sintesis konseptual, yakni 

mengelompokkan gagasan utama ke dalam tema: epistemologi Islam Nusantara, 
dikotomi ilmu-ilmu, integrasi Islam-sains, dan dekolonisasi pengetahuan. Hasil analisis 
dikembangkan menjadi narasi konseptual yang menjelaskan hubungan antara Islam 
Nusantara, pendidikan Islam, dan integrasi sains. 

Hasil dan Pembahasan 
Islam Nusantara sebagai Epistemologi Alternatif 

Analisis literatur menunjukkan bahwa Islam Nusantara tidak sekadar menjadi 
ekspresi kultural, melainkan berkembang sebagai proyek epistemik khas Indonesia yang 
menyatukan nilai-nilai Islam dengan konteks lokal dalam praktik keilmuan 
kontemporer (Umam, Soiman, & Abdul Basit, 2024). Konsep epistemologi ini dibangun 
atas prinsip moderasi, maqāṣid al-syarī‘ah, dan tradisi sosial-budaya Nusantara, yang 
mengintegrasikan wahyu, rasio, serta pengalaman historis-lokal dalam praktik keilmuan 
Islam di Indonesia (Majid, 2025). 

Berbeda dengan model integrasi Islam-sains yang masih bertumpu pada kerangka 
epistemologi Barat, Islam Nusantara mendorong dialog transdisipliner antara ilmu 
agama, ilmu empiris, dan pengalaman sosial-budaya (Solihin & Nuruzzaman, 2025). 
Pendekatan ini memungkinkan integrasi narasi lokal dan nilai keislaman universal 
dalam satu struktur epistemik adaptif yang relevan dengan tantangan kontemporer 
(Baron, Perdhana, & Mardatillah, 2025). Literatur terkini menunjukkan bahwa Islam 
Nusantara mampu merespons tantangan epistemik global dengan tetap berakar pada 
tradisi lokal, sehingga menghasilkan insight baru dalam integrasi Islam dan sains yang 
kontekstual (Rasti & Husni, 2025). 

Dekolonisasi Pengetahuan dalam Konteks Islam Nusantara 
Selain berperan sebagai epistemologi alternatif, Islam Nusantara juga dapat 

dipandang sebagai strategi dekolonial, karena menegaskan pluralitas epistemik dan 
menolak dominasi satu model pengetahuan hegemonik (Umam et al., 2024). 
Pendekatan ini membuka ruang bagi keilmuan Islam untuk mengakui wahyu, rasio, 
empirisme, dan pengalaman sosial-budaya sebagai sumber sah dalam produksi 
pengetahuan (Majid, 2025). 

Dengan memasukkan kearifan lokal sebagai bagian integral dari konstruksi ilmu, 
Islam Nusantara berbeda dengan pendekatan Islamisasi ilmu yang normatif, karena 
bersifat konseptual, empiris, dan kontekstual (Solihin & Nuruzzaman, 2025). Integrasi 
perspektif dekolonial dan epistemologi Islam Nusantara memungkinkan dialog lintas 
epistemik yang mendorong keterlibatan komunitas lokal dalam konstruksi ilmu, sambil 
tetap terbuka terhadap pertukaran pengetahuan global (Baron et al., 2025). 

Implikasi bagi Integrasi Islam dan Sains 
Kerangka epistemologis Islam Nusantara menjembatani wahyu, rasio, empirisme, 

dan kearifan lokal dalam satu kesatuan pengetahuan yang harmonis, sehingga menjadi 
alternatif terhadap model integrasi ilmu dominan berbasis Barat (Surawardi, 2025). 
Dalam konteks pendidikan Islam, pendekatan ini memungkinkan pengembangan 
kurikulum transdisipliner yang menggabungkan dimensi teologis, sains, dan sosial-
budaya, sehingga peserta didik mampu berpikir kritis, kontekstual, dan adaptif (Adi 
Kasman, 2025). 



                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	27,	2025	-	Published	online:	
January	22,	2026	  

  Page 400 

Model ini juga menampilkan praktik dekolonisasi pengetahuan yang dapat 
diterapkan dalam kegiatan penelitian dan pengajaran, dengan memperhatikan sejarah, 
budaya, dan konteks masyarakat setempat sebagai aspek penting dalam produksi 
keilmuan (Rahim Razaq, 2025). Dengan menekankan integrasi nilai lokal dan global, 
pendekatan ini memiliki potensi menjadi rujukan bagi komunitas Muslim di luar 
Indonesia dalam membangun integrasi ilmu dan agama yang kontekstual, 
transdisipliner, dan dekolonial (Ngatawi Al-Zastrouw, 2025). 

Dengan demikian, kebaruan artikel ini terletak pada sintesis epistemologi Islam 
Nusantara dengan perspektif dekolonial dalam konteks integrasi Islam dan sains, yang 
bersifat konseptual, empiris, dan kontekstual. Pendekatan ini menjadi dasar bagi 
pengembangan pendidikan Islam yang transdisipliner, pluralistik, dan responsif 
terhadap realitas sosial-budaya Indonesia (Majid, 2025; Umam et al., 2024). 

Kesimpulan 
Kajian ini menegaskan bahwa Islam Nusantara berperan sebagai epistemologi 

Islam yang khas, bukan sekadar ekspresi kultural. Islam Nusantara menegaskan 
hubungan harmonis antara wahyu, rasio, dan kearifan lokal, sehingga membentuk 
sistem pengetahuan yang utuh, adaptif, dan relevan dengan konteks kontemporer. 
Literatur terkini menunjukkan bahwa Islam Nusantara mampu menggabungkan narasi 
lokal, moderasi, dan reinterpretasi nilai-nilai Islam, sehingga menjadi ruang epistemik 
yang inklusif dan kontekstual. 

Dalam ranah pendidikan dan pengembangan ilmu, epistemologi Islam Nusantara 
menjadi landasan bagi model pendidikan Islam transdisipliner yang responsif terhadap 
realitas historis, sosial, dan budaya lokal. Model ini memungkinkan pendidikan yang 
tidak hanya bersifat akademik, tetapi juga humanis dan kontekstual, sekaligus 
menampilkan integrasi antara pengetahuan agama dan praktik sosial budaya. 

Selain itu, Islam Nusantara berkontribusi terhadap dekolonisasi pengetahuan, 
dengan menawarkan parameter pengetahuan yang membebaskan dari dominasi 
epistemologi hegemonik dan memberikan legitimasi terhadap narasi lokal. Dengan 
demikian, Islam Nusantara memiliki relevansi tidak hanya bagi masyarakat Indonesia, 
tetapi juga sebagai referensi epistemik global dalam membangun integrasi antara wahyu 
dan ilmu pengetahuan empiris secara transdisipliner, konseptual, kontekstual, dan etis. 

Saran 
Berdasarkan temuan kajian, beberapa saran dapat diajukan. Pertama, institusi 

pendidikan Islam perlu mengadopsi prinsip-prinsip Islam Nusantara dalam kurikulum, 
dengan memadukan dimensi keagamaan, sosial-budaya, dan sains secara 
transdisipliner. Kedua, peneliti dan pendidik Islam disarankan menerapkan pendekatan 
epistemologi Islam Nusantara yang adaptif terhadap realitas lokal, sehingga pendidikan 
Islam mampu menjawab tantangan kontemporer secara relevan dan humanis. Ketiga, 
Islam Nusantara sebaiknya dijadikan kerangka untuk membongkar dominasi 
epistemologi Barat, membuka ruang bagi keberagaman sumber pengetahuan, serta 
menegaskan legitimasi pengalaman sosial-budaya lokal dalam pengembangan keilmuan 
Islam. Keempat, kajian lebih lanjut perlu dilakukan untuk mengeksplorasi penerapan 
Islam Nusantara di luar Indonesia, sebagai model integrasi ilmu dan agama yang dapat 
disesuaikan dengan konteks lokal masyarakat Muslim lainnya. Kelima, pendidikan 
Islam diharapkan menekankan integrasi nilai keagamaan dengan sains empiris, 
sehingga peserta didik mampu berpikir kritis, etis, dan kontekstual. 



                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	27,	2025	-	Published	online:	
January	22,	2026	  

  Page 401 

Daftar Pustaka 
Abdullah, A. (2010). Islamic studies di perguruan tinggi: Konsep dan implementasi. 

Pustaka Pelajar. 
Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and secularism. International Institute of Islamic 

Thought and Civilization (ISTAC). 
Aladin, I., & Arif, M. S. (2025). Islam Nusantara sebagai epistemologi sosial: Narasi 

lokalitas, moderasi, dan reinterpretasi warisan Islam di Indonesia. Jurnal ISSUE, 
3(2). https://journal.sadra.or.id/index.php/ojs/article/view/46 

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of knowledge: General principles and work plan. 
Baron, G., Perdhana, A., & Mardatillah, A. (2025). The legacy of Islam Nusantara in local 
traditions: Between acculturation and cultural da’wah. JOIS: Journal of Islamic Studies, 

1(1), 20–32. https://journal.zmsadra.or.id/index.php/jois/article/view/60 
Connell, R. (2007). Southern theory: The global dynamics of knowledge in social science. 

Polity Press. 
Fahimul Fuad, M., Mukri, M., Alamsyah, A., & Akla, A. (2025). The epistemology of Islam 

Nusantara jurisprudence and its contribution in family law reform in Indonesia. 
SMART: Journal of Sharia, Tradition, and Modernity, 1(1). 
https://doi.org/10.24042/smart.v1i1.9872 

Fani, M. N. A., & Roqib, M. (2025). Studi integrasi Islam, sains, dan budaya Nusantara 
perspektif pendidikan profetik. Jurnal Kependidikan, 12(1). 
https://doi.org/10.24090/jk.v12i1.9935 

Fakultas Tarbiyah IAIN Bengkulu. (2025). Epistemologi pendidikan Islam Nusantara 
(studi interpretatif simbolik atas peran kampus, pesantren dan lembaga adat). 
Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 15(2). https://doi.org/10.24042/ajsk.v15i2.725 

Grosfoguel, R. (2013). The structure of knowledge in westernized universities: Epistemic 
racism/sexism and the four genocides/epistemicides of the long 16th century. 
Human Architecture: Journal of the Sociology of Self-Knowledge, 11(1), 73–90. 

Harding, S. (1998). Is science multicultural? Postcolonialisms, feminisms, and 
epistemologies. 

Indiana University Press. 
Hilmy, M. (2016). Islam Nusantara dan transformasi sosial-keagamaan di Indonesia. Al-

Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 54(1), 1–28. 
https://doi.org/10.14421/ajis.2016.541.1-28 

Kuhn, T. S. (1970). The structure of scientific revolutions (2nd ed.). University of Chicago 
Press. 

Latour, B. (2005). Reassembling the social: An introduction to actor-network-theory. 
Oxford University Press. 

Majid, M. A. (2025). Relevansi Islam Nusantara sebagai epistemologi Pancasila: Upaya 
merangkai sebab, menyemai tanggung jawab. Asketik: Jurnal Agama dan 
Perubahan Sosial, 

2(2). https://doi.org/10.30762/asketik.v2i2.1080 
Milawarman, A. D. (2025). Paradigma Nusantara: Decolonizing science agenda. 

International Journal of Religious and Cultural Studies, 3(2), 19–? 
https://doi.org/10.34199/ijracs.2021.09.01 

Nasr, S. H. (2007). Science and civilization in Islam. Harvard University Press. 
Ngatawi Al-Zastrouw. (2025). Mengenal sepintas Islam Nusantara. Hayula: Indonesian 

Journal of Multidisciplinary Islamic Studies, 1(1). 
https://doi.org/10.21009/hayula.001.1.01 

Quijano, A. (2007). Coloniality and modernity/rationality. Cultural Studies, 21(2–3), 
168–178. https://doi.org/10.1080/09502380601164353 

Rahim Razaq, A. (2025). Peradaban Islam di Nusantara: Kontinuitas, perubahan, dan 
warisan. PILAR. https://doi.org/10.26618/h67tny69 

Rasti Astuti Laisaan, & Husni, M. (2025). Sistem pengetahuan pesantren sebagai model 
epistemologi Islam Nusantara: Analisis literatur. Jurnal Al-Fatih, 8(2). 
https://doi.org/10.61082/alfatih.v8i2.637 



                                                                         

Received:	November	20,	2025	–	Revised:	November	29,	2025	-	Accepted:	Desember	27,	2025	-	Published	online:	
January	22,	2026	  

  Page 402 

Ricklesfs, M. C. (2012). A history of modern Indonesia since c. 1200 (4th ed.). Palgrave 
Macmillan. 

Sidqi Ali, S., Putri Sugiharto, S. A., & Abidin, M. (2025). Dari sekularisasi menuju 
reintegrasi pengetahuan: Analisis filsafat ilmu dalam pembaruan sains global. 
Jurnal Ilmiah Nusantara, 3(1). https://doi.org/10.61722/jinu.v3i1.7835 

Solihin, M., & Nuruzzaman, N. (2025). Epistemologi sejarah hukum Islam di Nusantara: 
Perjalanan hukum Islam di Nusantara. Indonesian Journal of Sharia and Law, 
2(2), 95–109. https://doi.org/10.54622/ijsl.v2i2.586 

Surawardi. (2025). Education of understanding Islam Nusantara. AL-FALAH: Jurnal 
Keislaman dan Kemasyarakatan. https://doi.org/10.47732/alfalahjikk.v21i1.146 

Taylor, C. (2007). A secular age. Harvard University Press. 
Umam, N., Soiman, S., & Abdul Basit. (2024). Epistemological critique of Islam 

Nusantara studies in Indonesia: An insider’s perspective. Al-Tatawur: 
International Journal of Social Science, 2(2), 01–11. https://doi.org/10.61806/al-
tatawur.v2i2.37 

Agus Hasan Saputra, H., Hermawan, H., & Priatna, T. (2025). Integrasi epistemologi 
keilmuan Islam dalam pengembangan kurikulum Pendidikan Agama Islam pada 
sekolah. Educational Journal of Islamic Management, 4(2). 
https://doi.org/10.47709/ejim.v4i2.5140 

Aladin, I., & Arif, M. S. (2025). Islam Nusantara sebagai epistemologi sosial: Narasi 
lokalitas, moderasi, dan reinterpretasi warisan Islam di Indonesia. Jurnal ISSUE, 
3(2). https://journal.sadra.or.id/index.php/ojs/article/view/46. 

 
 
 

 

O
rig

in
al

 A
rti

cl
e  

https://doi.org/10.54622/ijsl.v2i2.586

