
                                                                         

	
Received:	November	3,	2025	–	Revised:	November	14,	2025	-	Accepted:	Desember,	2025	-	Published	online:	
January	2,	2026	       Page 21 

 
 
 
 

 
Original Article 

 
Analisis Fungsi Jiwa Manusia dan Implikasinya Terhadap 
Pendidikan Agama Islam 
 
Achmad Muzammil1🖂, Ahmad Faruq2, Moh. Maimun3, Titin Nurhidayati4 
1,2,3,Universitas Al-Falah Assunniyyah Kencong, Jember, Indonesia 
Correspondence Author: achmadmuzammil227@gmail.com, 
254486130008@uas.ac.id, zmaimoen90@gmail.com,  titinnurhidayati@uas.ac.id  
Abstrak: 

Penelitian ini bertujuan agar dalam proses Pendidikan Agama Islam 
pengajar hendaknya juga memperhatikan perkembangan psikologi 
kognitif peserta didik dan menjadi problem resolve saat terjadi 
permasalahan dengan dasar nilai keislaman (tashawuf). Penelitian ini 
menggunakan metode Library Research, mengumpulkan data, 
menyajikan, menganalisa, dan mengambil Kesimpulan. Hasilnya Adalah 
bahwa Pendidikan Agama Islam tidak memandang proses kognitif sebagai 
proses netral. Namun, proses tersebut harus diperhatikan dan dibina 
dalam setiap tahapan perkembangannya. Dalam kerangka ini, berpikir 
diarahkan untuk menjadi tafakkur (refleksi), ingatan dioptimalkan 
sebagai sarana dzikrullah (mengingat Allah), dan intelegensi dipahami 
secara holistik sebagai kesatuan kecerdasan intelektual, emosional, dan 
spiritual. Implikasi utama dari temuan ini adalah perlunya transformasi 
dalam praktik pembelajaran PAI, yaitu pergeseran dari pendekatan yang 
menekankan transfer pengetahuan semata menuju pembelajaran yang 
berorientasi pada penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) dan pembentukan 
akhlaqul karimah. Pendekatan ini menuntut integrasi antara 
pengembangan aspek kognitif, afektif, dan spiritual peserta didik secara 
seimbang, sehingga proses pembelajaran tidak hanya menghasilkan 
pemahaman konseptual, tetapi juga internalisasi nilai-nilai Islam dalam 
perilaku sehari-hari. 

Kata kunci: Pendidikan Agama Islam, Psikologi kognitif, Tazkiyatun 
nafs, Akhlaqul karimah. 

 

Pendahuluan   
Istilah kognitif berasal dari kata Bahasa Inggris cognition (mengetahui). Dalam 

arti luas, kognisi berarti proses memperoleh, mengatur, dan memanfaatkan 
pengetahuan. Proses ini merupakan kondisi alami yang pasti akan dihadapi setiap jiwa 
manusia dalam perjalanan tumbuh kembangnya. Manusia adalah makhluk 
multidimensional yang keberadaannya tidak dapat direduksi hanya pada aspek fisik-

e-XXXX-XXXX 
 

O
rig

in
al

 A
rti

cl
e 

O
rig

in
al

 A
rti

cl
e  

 

mailto:achmadmuzammil227@gmail.com
mailto:254486130008@uas.ac.id2
mailto:zmaimoen90@gmail.com
mailto:titinnurhidayati@uas.ac.id4


                                                                         

	
Received:	November	3,	2025	–	Revised:	November	14,	2025	-	Accepted:	Desember,	2025	-	Published	online:	
January	2,	2026	       Page 22 

biologis semata. Dimensi psikologis, sebagai manifestasi dari aktivitas jiwa, memegang 
peranan sentral dalam menentukan cara individu berinteraksi dengan dunianya, 
terutama dalam konteks pendidikan. Kajian mengenai gejala-gejala jiwa, yang 
mencakup proses kognitif seperti pengamatan, tanggapan, ingatan, hingga berpikir, 
telah lama menjadi fokus dalam psikologi pendidikan umum (Restuina dkk, 2025:241). 
Pemahaman terhadap proses mental ini dianggap krusial karena berdampak langsung 
pada cara peserta didik menyerap informasi, membentuk perilaku, dan 
mengembangkan potensi belajarnya. Namun, psikologi pendidikan modern seringkali 
membatasi analisisnya pada tujuan-tujuan pragmatis dan duniawi, seperti pencapaian 
akademis dan adaptasi sosial. 

Psikologi Pendidikan Agama Islam (PAI) menawarkan perspektif yang lebih 
dalam dan komprehensif. Dalam pandangan Islam, gejala-gejala jiwa bukanlah sekadar 
mekanisme kognitif yang netral, melainkan instrumen spiritual yang dianugerahkan 
Allah SWT kepada manusia. Setiap proses mental memiliki dimensi ilahiah dan 
terhubung erat dengan konsep-konsep inti kebatinan setiap manusia. Menurut Al-
Ghazali aspek kognitif dalam Islam ada tiga yakni akal, hati, dan nafsu/syahwat yang 
menjadi kecenderungan bagi manusia. Al-Ghazali mengibaratkan hati sebagai rajanya 
yang memiliki otoritas tertinggi untuk memimpin dan akal sebagai menterinya yang 
berfungsi untuk mempertimbangkan dari sudut logisnya, dan syahwat sebagai 
pemungut pajak yang cenderung ingin memperoleh bahkan merampas segala demi 
kepentingan sendiri. Semuanya memiliki perannya masing-masing sehingga tidak 
perlu sepenuhnya disingkirkan. Ketiganya harus menduduki di posisinya masing-
masing dan melaksanan tugasnya, seorang manusia tidak boleh menempatnya di 
tempat yang tidak semestinya misalnya syahwat di atas yang lain sehingga akan 
berdampak hal yang buruk. Setiap proses mental memiliki dimensi ilahiah dan 
terhubung erat dengan konsep-konsep inti kebatinan setiap manusia itulah komponen 
yang harus ada dalam suatu wadah yang bernama ruh/jiwa. Akal cenderung memiliki 
pertimbangan yang dilandaskan rasionalitas, hati lebih condong terhadap 
feeling/perasaan seperti simpati dan empati, sedangkan nafsu adalah dorongan dalam 
melakukan sesuatu hal yang baik dan buruk. Dari perbebedaan tersebut seorang 
manusia dapat mengolah dan mengintegrasikan isi akal dan hati dalam suatu  proses 
yang disebut pikiran, sehingga dapat melahirkan Keputusan dan perilaku yang sehat  
dari seorang manusia. 

Sayangnya, saat ini praktik PAI di lapangan masih menghadapi tantangan 
besar. Proses pembelajaran seringkali terjebak pada pendekatan normatif doktriner 
yang lebih mengutamakan transfer hafalan daripada transformasi jiwa. Akibatnya, 
terjadi kesenjangan antara pengetahuan Agama yang dimiliki pelajar dengan karakter 
(akhlak) yang ditampilkan dalam kehidupan sehari-hari. Nilai-nilai Islam hanya 
tersimpan di ranah kognitif dan gagal terinternalisasi menjadi kepribadian yang utuh. 
Adanya dikotomi antara pendekatan psikologi modern yang sekuler dengan kekayaan 
khazanah psikologi dalam tradisi Islam inilah yang melatarbelakangi urgensi dalam 
penelitian ini. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara 
mendalam bentuk-bentuk gejala jiwa pengenalan (kognitif) dari perspektif Pendidikan 
Agama Islam. Dengan merujuk pada literatur Psikologi Pendidikan Islam, penelitian 
ini akan mengkaji bagaimana setiap aspek kognitif, mulai dari tanggapan hingga 
intelegensi dimaknai dan diarahkan untuk tujuan purifikasi jiwa (tazkiyatun nafs) dan 
pembentukan karakter mulia. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 
teoretis dan praktis bagi para guru PAI dalam merancang strategi pembelajaran yang 



                                                                         

	
Received:	November	3,	2025	–	Revised:	November	14,	2025	-	Accepted:	Desember,	2025	-	Published	online:	
January	2,	2026	       Page 23 

lebih holistik, yang tidak hanya mencerdaskan akal, tetapi juga mencerahkan kalbu dan 
memperkuat spiritualitas dan mentalitas peserta didik. 

 
Metode  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus 
pada pengkajian konsep, pemikiran, dan teori yang berkaitan dengan fungsi jiwa serta 
perkembangan kognitif dalam perspektif Pendidikan Agama Islam. 
Jenis dan Sumber Data 

Sumber data dalam penelitian ini berupa data sekunder yang terdiri atas 
sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer meliputi buku-buku utama dan 
jurnal ilmiah yang secara khusus membahas Psikologi Pendidikan Islam serta kajian 
tentang gejala-gejala jiwa manusia. Literatur tersebut menjadi rujukan utama dalam 
menganalisis aspek kognitif dan implikasinya terhadap Pendidikan Agama Islam. 

Sumber sekunder terdiri atas berbagai literatur pendukung, seperti artikel 
ilmiah, hasil penelitian terdahulu, prosiding, dan karya ilmiah lainnya yang relevan 
dengan topik penelitian. Sumber-sumber ini digunakan untuk memperkaya analisis, 
memperluas perspektif, serta memperkuat argumentasi terhadap temuan yang 
diperoleh dari sumber primer. 
Teknik Pengumpulan Data 

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik studi dokumentasi. Teknik ini 
dilaksanakan dengan cara membaca secara cermat, mencatat, mengutip, dan 
mengidentifikasi gagasan-gagasan pokok dari sumber data yang telah dipilih. Fokus 
pengumpulan data diarahkan pada konsep-konsep yang berkaitan dengan aspek 
kognitif, seperti tanggapan, fantasi, ingatan, berpikir, intelegensi, dan emosi, dalam 
konteks Pendidikan Agama Islam. 
Teknik Analisis Data 

Data yang telah terkumpul dianalisis menggunakan teknik analisis isi (content 
analysis). Proses analisis dilakukan melalui beberapa tahapan, yaitu reduksi data, 
penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan dengan memilah 
data yang relevan dengan rumusan masalah penelitian. Selanjutnya, data yang telah 
direduksi disajikan dalam bentuk uraian naratif yang sistematis sesuai dengan aspek-
aspek kognitif yang dikaji. Tahap akhir adalah penarikan kesimpulan, yaitu 
merumuskan temuan penelitian untuk menjawab pertanyaan penelitian terkait 
implikasi perkembangan kognitif peserta didik terhadap Pendidikan Agama Islam. 

 
Hasil Penelitian 
Perkembangan Kognitif Peserta Didik dalam Perspektif Psikologi 
Pendidikan Islam 

Dalam kerangka Psikologi Pendidikan Islam, perkembangan kognitif pelajar 
merupakan proses integral yang tidak dapat dipisahkan dari dimensi spiritual dan 
moral. Setiap gejala jiwa yang berkaitan dengan kognisi, mulai dari tanggapan hingga 
emosi, dipandang sebagai anugerah Allah yang tujuannya tidak hanya untuk meraih 
kecerdasan intelektual, tetapi juga sebagai sarana untuk mendekatkan diri kepada-Nya 
dan membentuk kepribadian paripurna (insan kamil). Proses kognitif bukanlah 
aktivitas netral, melainkan sebuah perjalanan spiritual yang harus dikelola dan 
diusahakan. Berikut adalah pembahasan mendalam mengenai setiap aspek 



                                                                         

	
Received:	November	3,	2025	–	Revised:	November	14,	2025	-	Accepted:	Desember,	2025	-	Published	online:	
January	2,	2026	       Page 24 

perkembangan kognitif dan pengaruhnya bagi pelajar dalam konteks Pendidikan 
Agama Islam: 
1. Tanggapan (Persepsi) 

Tanggapan atau persepsi merupakan proses awal masuknya pengetahuan 
melalui penafsiran informasi yang diterima oleh pancaindra. Pengetahuan diri 
seseorang berkembang seiring dengan pertumbuhan dan perkembangan individu, 
sehingga membentuk pemahaman yang utuh tentang dirinya dan lingkungan 
sekitarnya (Rochmah, 2024:41). Dalam perspektif Islam, kualitas tanggapan peserta 
didik sangat dipengaruhi oleh kondisi hati (qalb). Hati yang bersih memungkinkan 
peserta didik menangkap ilmu bukan sekadar sebagai kumpulan fakta, tetapi sebagai 
manifestasi kebesaran Allah SWT (ayatullah). Perkembangan kognitif peserta didik 
berlangsung melalui tahapan-tahapan tertentu sebagaimana dikemukakan oleh Jean 
Piaget, yaitu tahap sensorimotor (0–2 tahun), praoperasional (2–7 tahun), dan 
operasional konkret. Setiap tahap menunjukkan cara peserta didik berpikir, 
menyimpan informasi, serta beradaptasi dengan lingkungannya (Wardany, 2016:107). 
Psikologi Pendidikan Islam, yang berlandaskan nilai-nilai tasawuf, menekankan 
pentingnya penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) agar peserta didik mampu membentuk 
persepsi yang positif dan konstruktif terhadap ilmu, pendidik, dan lingkungan belajar. 
Dengan demikian, proses pembelajaran tidak hanya bersifat kognitif, tetapi juga 
bernilai ibadah. 
2. Fantasi (Imajinasi) 

Fantasi atau imajinasi merupakan salah satu gejala jiwa yang berperan penting 
dalam proses kognitif. Fantasi memungkinkan individu membentuk tanggapan-
tanggapan baru berdasarkan pengalaman yang telah dimiliki, sehingga membuka 
ruang bagi kreativitas dan pemikiran abstrak (Hidayat dkk, 2025:208). Dalam konteks 
Pendidikan Agama Islam, imajinasi dapat diarahkan sebagai sarana tafakkur, yaitu 
merenungkan kebesaran ciptaan Allah, membayangkan balasan surga dan neraka, 
serta memahami nilai-nilai keimanan yang bersifat abstrak. Namun demikian, Islam 
juga memberikan batasan agar fantasi tidak berkembang secara berlebihan dan 
menjerumuskan pada angan-angan kosong (thulul amal) yang dapat melalaikan tujuan 
hidup hakiki. Fantasi yang tidak terkelola dapat melemahkan kesadaran spiritual, 
mengeraskan hati, dan menunda proses pertaubatan. 
3. Ingatan (Memori) 

Ingatan merupakan kemampuan jiwa untuk menyimpan, memelihara, dan 
memanggil kembali informasi. Dalam Pendidikan Agama Islam, fungsi ingatan memiliki 
peran strategis, khususnya dalam proses penghafalan Al-Qur’an dan Hadis. Namun, 
tujuan ingatan tidak berhenti pada penguasaan materi semata, melainkan sebagai 
sarana untuk senantiasa mengingat Allah SWT (dzikrullah). Peserta didik diajarkan 
bahwa kemampuan mengingat merupakan nikmat yang harus dijaga melalui perilaku 
yang baik dan menjauhi perbuatan maksiat. Dalam perspektif Islam, maksiat diyakini 
dapat melemahkan daya ingat dan menghalangi keberkahan ilmu. Oleh karena itu, 
kesucian diri memiliki korelasi langsung dengan kekuatan hafalan dan kedalaman 
pemahaman. Al-Qur’an juga menegaskan pentingnya mengingat Allah ketika lupa, 
sebagaimana disebutkan dalam QS. Al-Kahfi: 24, sebagai jalan memperoleh petunjuk 
dan kecerdasan (Arlotas dan Mustika, 2019:52). 

 
 



                                                                         

	
Received:	November	3,	2025	–	Revised:	November	14,	2025	-	Accepted:	Desember,	2025	-	Published	online:	
January	2,	2026	       Page 25 

4. Berpikir (Thinking) 
Islam memberikan kedudukan yang sangat tinggi terhadap akal dan aktivitas 

berpikir. Al-Qur’an secara berulang mendorong manusia untuk berpikir, merenung, dan 
menggunakan akalnya dalam memahami tanda-tanda kebesaran Allah. Dalam konteks 
Pendidikan Agama Islam, proses berpikir peserta didik tidak hanya diarahkan untuk 
menyelesaikan persoalan akademik, tetapi juga untuk menemukan kebenaran hakiki, 
membedakan antara yang benar (haq) dan yang salah (bathil), serta menggali hikmah 
dari setiap pengetahuan. Berpikir dalam Islam merupakan aktivitas intelektual sekaligus 
spiritual yang bertujuan memperkuat keyakinan dan keimanan, bukan sekadar 
memuaskan rasa ingin tahu intelektual (Wantini, 2023:165) 
5. Kecerdasan (Intelegensi) 

Psikologi Pendidikan Islam memandang kecerdasan secara holistik, tidak 
terbatas pada kecerdasan intelektual (IQ) semata. Konsep kecerdasan dalam Islam 
mencakup tiga dimensi yang saling terintegrasi, yaitu kecerdasan intelektual, 
kecerdasan emosional, dan kecerdasan spiritual. Kecerdasan intelektual berkaitan 
dengan kemampuan berpikir logis dan analitis, kecerdasan emosional tercermin dalam 
kemampuan mengelola emosi dan membangun hubungan sosial yang sehat, sedangkan 
kecerdasan spiritual merupakan puncak kecerdasan yang mengantarkan manusia pada 
kesadaran akan hubungan dirinya dengan Allah SWT. Pendidikan Agama Islam 
bertujuan mengembangkan ketiga dimensi kecerdasan tersebut secara seimbang agar 
peserta didik tumbuh sebagai pribadi yang utuh (Rochmah, 2024:143–145). 
6. Emosi 

Emosi merupakan gejolak jiwa yang memberi warna dalam kehidupan 
manusia. Islam tidak menafikan emosi, melainkan memberikan panduan untuk 
mengelolanya melalui pengendalian hawa nafsu. Dalam konteks pendidikan, 
pengelolaan emosi menjadi bagian penting dalam pembentukan karakter peserta didik. 
Pendidikan Agama Islam berupaya menumbuhkan emosi-emosi positif seperti cinta 
(mahabbah), harapan (raja’), dan rasa takut (khauf) kepada Allah SWT, yang dapat 
membangun suasana batin yang positif dan meningkatkan motivasi belajar (Muthrofin 
dan Hakim, 2025:136). Pada saat yang sama, peserta didik dilatih untuk 
mengendalikan emosi negatif seperti marah (ghadab), iri (hasad), dan sombong. 
Kemampuan mengelola emosi inilah yang menjadi cerminan dari akhlak mulia 
(akhlaqul karimah). 

 
Implikasi Penelitian Terhadap Pendidikan Agama Islam 

Pemahaman terhadap proses kognitif pelajar membawa implikasi signifikan 
bagi para pendidik PAI. Implikasi ini menuntut adanya pergeseran dari metode 
pengajaran yang semata-mata bersifat transfer pengetahuan (indoktrinasi) menuju 
pendekatan yang lebih holistik, humanis, dan berorientasi pada pengembangan 
seluruh potensi kejiwaan peserta didik sesuai dengan tujuan penciptaannya. 
1. Mengarahkan Proses Berpikir dari Hafalan menuju Tafakur dan Tadabbur 

Implikasi utama adalah perlunya PAI mendorong proses berpikir tingkat tinggi, 
bukan sekadar menghafal dalil dan doktrin. Pendidik harus merancang pembelajaran 
yang merangsang pelajar untuk melakukan tafakur (refleksi mendalam terhadap 
ciptaan Allah) dan tadabbur (refleksi mendalam terhadap ayat-ayat Al-Qur'an). 
Tujuannya adalah agar ilmu agama tidak berhenti sebagai pengetahuan kognitif, 
melainkan menjadi basis untuk memperkuat iman dan kesadaran spiritual. Dalam 
perspektif psikologi Islam, berpikir merupakan fitrah manusia untuk memenuhi 



                                                                         

	
Received:	November	3,	2025	–	Revised:	November	14,	2025	-	Accepted:	Desember,	2025	-	Published	online:	
January	2,	2026	       Page 26 

kebutuhannya, baik yang berkaitan dengan duniawi maupun ukhrawi. Berpikir 
digunakan manusia untuk memperoleh kebenaran. Implementasi dalam pembelajaran 
PAI secara praktis, penguatan proses berpikir reflektif dalam Pendidikan Agama Islam 
dapat diimplementasikan melalui berbagai strategi pembelajaran aktif. Pendidik dapat 
menggunakan metode studi kasus, pembelajaran berbasis masalah (problem-based 
learning), serta diskusi kritis untuk membahas persoalan-persoalan kontemporer dari 
sudut pandang nilai-nilai Islam. Melalui pendekatan ini, peserta didik tidak hanya 
dilatih untuk memahami materi secara tekstual, tetapi juga mampu menganalisis, 
menilai, dan mengaitkannya dengan realitas kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, 
pembelajaran PAI menjadi lebih bermakna karena mendorong peserta didik untuk 
menginternalisasi ajaran Islam secara sadar dan reflektif. Proses ini diharapkan dapat 
membentuk pribadi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki 
kedalaman spiritual dan akhlak mulia. 
2. Optimalisasi Fungsi Ingatan untuk Dzikrullah dan Penguasaan Ilmu 

Pendidikan Agama Islam harus memanfaatkan potensi ingatan (memory) tidak 
hanya untuk menghafal materi ujian, tetapi untuk tujuan yang lebih luhur, yaitu 
senantiasa mengingat Allah (dzikrullah) dan menginternalisasi ilmu-ilmu inti 
keislaman seperti Al-Qur'an dan Hadis. Pendidik perlu menciptakan lingkungan 
belajar yang kondusif dan menggunakan strategi yang memudahkan proses 
penghafalan yang bermakna. Bagi seorang muslim, daya ingat sangat diperlukan dalam 
rangka dzikrullah (mengingat Allah) dan mengkaji ilmu-ilmu-Nya. Seseorang yang 
banyak berbuat maksiat akan melemahkan daya ingatnya (Wardany, 2016:116)  

Implementasi secara praktis, optimalisasi ingatan dalam Pendidikan Agama 
Islam dapat dilakukan melalui integrasi aktivitas zikir dalam proses pembelajaran, baik 
pada awal, tengah, maupun akhir kegiatan belajar. Zikir tidak hanya berfungsi sebagai 
aktivitas spiritual, tetapi juga membantu menenangkan jiwa dan meningkatkan fokus 
belajar peserta didik. Selain itu, pendidik dapat menerapkan teknik murāja‘ah secara 
terjadwal untuk memperkuat hafalan Al-Qur’an dan Hadis, sehingga informasi yang 
tersimpan dalam ingatan menjadi lebih tahan lama. 
3. Pembinaan Kecerdasan secara Holistik (Intelektual, Emosional, dan Spiritual) 

Implikasi selanjutnya adalah PAI tidak boleh hanya fokus pada kecerdasan 
intelektual (IQ). Pendidik memiliki tanggung jawab besar untuk membina kecerdasan 
emosional (Emotional Quotient/EQ) dan kecerdasan spiritual (Spiritual Quotient/SQ). 
Kecerdasan emosional dibina melalui pendidikan akhlak, sementara kecerdasan 
spiritual dibangun dengan menanamkan kesadaran akan tujuan hidup dan hubungan 
dengan Allah. Kecerdasan dalam pandangan Islam tidak hanya berkaitan dengan aspek 
kognitif semata. Akan tetapi, Islam juga memperhatikan kecerdasan emosi dan 
spiritual. Kecerdasan spiritual adalah kemampuan seseorang untuk dapat mengenal 
siapa dirinya dan siapa Tuhannya. Implementasi secara praktis, mengintegrasikan 
pendidikan karakter sabar, syukur, empati dalam setiap mata pelajaran PAI dan 
membiasakan kegiatan ibadah serta refleksi spiritual di lingkungan sekolah. 
4. Mengelola Emosi Pelajar untuk Pembentukan Akhlakul Karimah 

Perkembangan emosi pelajar merupakan aspek krusial yang harus mendapat 
perhatian dalam PAI. Implikasinya adalah pendidik harus mampu menjadi fasilitator 
bagi pelajar dalam mengenali dan mengelola emosinya. Proses pembelajaran PAI harus 
menjadi sarana untuk menyalurkan emosi secara positif, seperti menumbuhkan rasa 
cinta (mahabbah) kepada Allah dan Rasul-Nya, serta mengendalikan emosi negatif 
seperti amarah (ghadab) dan iri hati (hasad). Emosi perlu dikontrol dan dikendalikan 



                                                                         

	
Received:	November	3,	2025	–	Revised:	November	14,	2025	-	Accepted:	Desember,	2025	-	Published	online:	
January	2,	2026	       Page 27 

oleh akal dan syariat. Pendidikan Islam memiliki peranan penting dalam 
perkembangan emosi peserta didik, yakni membantu mereka untuk dapat mengontrol 
dan mengarahkan emosinya dengan baik. Implementasi secara praktis, menggunakan 
kisah-kisah teladan para nabi dan orang saleh untuk memberikan contoh pengelolaan 
emosi, serta menciptakan iklim kelas yang positif dan saling mendukung. 
5. Menyesuaikan Metode Pembelajaran dengan Tahap Perkembangan Kognitif Pelajar 

Pengajar PAI harus memahami tahapan perkembangan kognitif peserta 
didiknya (misalnya, teori Piaget: sensorimotor, praoperasional, operasional konkret, 
operasional formal). Implikasinya, materi dan metode pengajaran harus disesuaikan 
dengan kemampuan berpikir pelajar. Materi yang abstrak seperti konsep takdir atau 
sifat-sifat Allah perlu disampaikan dengan cara yang berbeda kepada siswa sekolah d     
asar dibandingkan dengan siswa sekolah menengah (Suparman dkk, 2020:97). 
Implementasi secara praktis menggunakan media visual dan benda konkret untuk 
menjelaskan konsep abstrak kepada anak usia dini dan sekolah dasar. Sementara 
untuk remaja, menggunakan pendekatan yang lebih logis, rasional, dan dialogis. 
 
Kesimpulan 

Berdasarkan analisis kepustakaan terhadap literatur Psikologi Pendidikan 
Islam, dapat disimpulkan bahwa perkembangan jiwa secara kognitif memiliki peran 
yang fundamental dan tidak terpisahkan dari tujuan utama Pendidikan Agama Islam 
(PAI). Berbeda dengan perspektif psikologi umum yang cenderung memandang proses 
kognitif sebagai mekanisme adaptasi terhadap lingkungan, Pendidikan Agama Islam 
menempatkan setiap aktivitas kognitif dalam kerangka spiritual yang holistik, di mana 
akal, jiwa, dan kalbu bekerja secara sinergis untuk mendekatkan manusia kepada Allah 
SWT. 

Penelitian ini menghasilkan tiga temuan utama. Pertama, dalam perspektif PAI, 
setiap aspek kognitif seperti tanggapan, ingatan, dan proses berpikir tidak bersifat 
netral, melainkan harus diarahkan pada tujuan spiritual. Proses berpikir 
dikembangkan menjadi tafakkur, ingatan dioptimalkan sebagai sarana dzikrullah, dan 
intelegensi dipahami secara holistik yang mencakup kecerdasan intelektual, emosional, 
dan spiritual. 

Kedua, pengelolaan seluruh proses kognitif tersebut bermuara pada 
pembentukan kepribadian mulia (akhlaqul karimah). Dengan demikian, keberhasilan 
pendidikan tidak hanya diukur melalui capaian akademik, tetapi melalui transformasi 
karakter peserta didik secara menyeluruh. Kecerdasan dalam Islam dipahami sebagai 
kemampuan memanfaatkan seluruh potensi kognitif untuk menjadi pribadi yang 
bertakwa dan bermanfaat bagi sesama. 

Ketiga, pemahaman ini membawa implikasi transformatif terhadap praktik 
pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Pendidik dituntut untuk beralih dari metode 
pengajaran yang bersifat indoktrinatif menuju pendekatan yang lebih humanis dan 
berorientasi pada penyucian jiwa (tazkiyatun nafs). Strategi pembelajaran perlu 
dirancang untuk mendorong berpikir kritis-reflektif, pengelolaan emosi secara islami, 
serta menjadikan seluruh aktivitas pembelajaran sebagai bagian dari ibadah. Secara 
esensial, Pendidikan Agama Islam memandang perkembangan kognitif peserta didik 
sebagai sebuah perjalanan spiritual yang bertujuan membentuk insan kamil, yaitu 
manusia paripurna yang mampu memanfaatkan anugerah akalnya untuk mengabdi 
kepada Sang Pencipta dan mewujudkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari. 

 

O
rig

in
al

 A
rti

cl
e 



                                                                         

	
Received:	November	3,	2025	–	Revised:	November	14,	2025	-	Accepted:	Desember,	2025	-	Published	online:	
January	2,	2026	       Page 28 

Saran 
Dalam penulisan artikel ini Penulis menyadari terdapat banyak keterbatasan 

dari beberapa aspek, sehingga artikel ini masih bisa dan perlu dikembangkan lagi oleh 
peneliti lain dengan gap riset dan novelty yang lebih relevan lagi dengan kebutuhan di 
masa yang akan datang. 

 
Daftar Pustaka 
Arlotas, R. K., & Mustika, R. (2019). LUPA, DALAM PERSPEKTIF PSIKOLOGI 

BELAJAR DAN ISLAM. 
Gazzali, A. Hamid M. I. M. al (with Markaz Dar al-Minhag lid-Dirasat wa’n Nasr. Lagna 

al-Ilmiya). (2013). Ihyaʾ ʿulum ad-din (aṭ-Ṭabʿa 2, musahaah, munaqqaha, wa-
mazida). Dar al-Minhag li’n Nasr wa’t-Tauzi. 

Ghazali, A. Ḥamid M. I. M. al. (t.t.). Kimiya’ussa’adah. Maktabah al-Misbah. 
Hafizallah, Y. Zayadi, Z. & Zamzami, N. A. (2024). Hakikat Berpikir Dalam Perspektif 

Psikologi Islam. Tawshiyah: Jurnal Sosial Keagaman dan Pendidikan Islam, 
19(1), 1–16. https://doi.org/10.32923/taw.v19i1.3937. 

Liana, N. (2024). KECERDASAN EMOSIONAL SEBAGAI SARANA PENINGKATAN 
KUALITAS KEHIDUPAN DALAM PERSPEKTIF ISLAM DAN PSIKOLOGI. Al-
Dirosah : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 01(02). 

Muthrofin, K., & Hakim, L. (2025). Analisis Konsep Perasaan dan Emosi Dalam 
Perspektif Psikologi Pendidikan Islam. Dar El Ilmi: Jurnal Keagamaan, 
Pendidikan dan Humaniora, 11(1), 126–141. 

Restuina, C., Sitepu, M. P., & Sembiring, A. salsalina. (2025). ANALISIS BENTUK 
GEJALA JIWA MANUSIA DAN DAMPAKNYA  TERHADAP PROSES 
PEMBELAJARAN. Didaktik : Jurnal Ilmiah PGSD FKIP Universitas Mandiri, 
11. https://doi.org/10.36989/didaktik.v11i03.7557. 

Suparman, Sultinah, A. S., Supriyadi, Achmad, A. D., Nurjan, S., Sunedi, Muhandis, J., 
& Sutoyo, D. A. (2020). Dinamika Psikologi Pendidikan Islam. Wade Group. 

Wantini. (2023). Psikologi Pendidikan Agama Islam. UAD Press. 
Triana, N., Yahya, M. D., Nashihin, H., Sugito, S., & Musthan, Z. (2023). Integrasi 

Tasawuf Dalam Pendidikan Islam dii Pondok Pesantren. Edukasi Islami: 
Jurnal Pendidikan Islam, 12(01). https://doi.org/10.30868/ei.v12i01.2917 

Wardany, D. K. (2016). Psikologi Pendidikan Islam. CV. Confident. 
 


