e-XXXX-XXXX

&
—
1=
<
i
=
o0
=
o

Original Article

Analisis Fungsi Jiwa Manusia dan Implikasinya Terhadap
Pendidikan Agama Islam

Achmad Muzammil'®®, Ahmad Faruqz?, Moh. Maimuns, Titin Nurhidayati4
123, Universitas Al-Falah Assunniyyah Kencong, Jember, Indonesia
Correspondence Author: achmadmuzammil227@gmail.com,

254486130008@uas.ac.id, zmaimoengo@gmail.com, titinnurhidayati@uas.ac.id
Abstrak:

Penelitian ini bertujuan agar dalam proses Pendidikan Agama Islam
pengajar hendaknya juga memperhatikan perkembangan psikologi
kognitif peserta didik dan menjadi problem resolve saat terjadi
permasalahan dengan dasar nilai keislaman (tashawuf). Penelitian ini
menggunakan metode Library Research, mengumpulkan data,
menyajikan, menganalisa, dan mengambil Kesimpulan. Hasilnya Adalah
bahwa Pendidikan Agama Islam tidak memandang proses kognitif sebagai
proses netral. Namun, proses tersebut harus diperhatikan dan dibina
dalam setiap tahapan perkembangannya. Dalam kerangka ini, berpikir
diarahkan untuk menjadi tafakkur (refleksi), ingatan dioptimalkan
sebagai sarana dzikrullah (mengingat Allah), dan intelegensi dipahami
secara holistik sebagai kesatuan kecerdasan intelektual, emosional, dan
spiritual. Implikasi utama dari temuan ini adalah perlunya transformasi
dalam praktik pembelajaran PAI, yaitu pergeseran dari pendekatan yang
menekankan transfer pengetahuan semata menuju pembelajaran yang
berorientasi pada penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) dan pembentukan
akhlaqul karimah. Pendekatan ini menuntut integrasi antara
pengembangan aspek kognitif, afektif, dan spiritual peserta didik secara
seimbang, sehingga proses pembelajaran tidak hanya menghasilkan
pemahaman konseptual, tetapi juga internalisasi nilai-nilai Islam dalam
perilaku sehari-hari.

Kata kunci: Pendidikan Agama Islam, Psikologi kognitif, Tazkiyatun
nafs, Akhlaqul karimah.

Pendahuluan

Istilah kognitif berasal dari kata Bahasa Inggris cognition (mengetahui). Dalam
arti luas, kognisi berarti proses memperoleh, mengatur, dan memanfaatkan
pengetahuan. Proses ini merupakan kondisi alami yang pasti akan dihadapi setiap jiwa
manusia dalam perjalanan tumbuh kembangnya. Manusia adalah makhluk
multidimensional yang keberadaannya tidak dapat direduksi hanya pada aspek fisik-

Received: November 3, 2025 — Revised: November 14, 2025 - Accepted: Desember, 2025 - Published online:
January 2, 2026 Page 21


mailto:achmadmuzammil227@gmail.com
mailto:254486130008@uas.ac.id2
mailto:zmaimoen90@gmail.com
mailto:titinnurhidayati@uas.ac.id4

biologis semata. Dimensi psikologis, sebagai manifestasi dari aktivitas jiwa, memegang
peranan sentral dalam menentukan cara individu berinteraksi dengan dunianya,
terutama dalam konteks pendidikan. Kajian mengenai gejala-gejala jiwa, yang
mencakup proses kognitif seperti pengamatan, tanggapan, ingatan, hingga berpikir,
telah lama menjadi fokus dalam psikologi pendidikan umum (Restuina dkk, 2025:241).
Pemahaman terhadap proses mental ini dianggap krusial karena berdampak langsung
pada cara peserta didik menyerap informasi, membentuk perilaku, dan
mengembangkan potensi belajarnya. Namun, psikologi pendidikan modern seringkali
membatasi analisisnya pada tujuan-tujuan pragmatis dan duniawi, seperti pencapaian
akademis dan adaptasi sosial.

Psikologi Pendidikan Agama Islam (PAI) menawarkan perspektif yang lebih
dalam dan komprehensif. Dalam pandangan Islam, gejala-gejala jiwa bukanlah sekadar
mekanisme kognitif yang netral, melainkan instrumen spiritual yang dianugerahkan
Allah SWT kepada manusia. Setiap proses mental memiliki dimensi ilahiah dan
terhubung erat dengan konsep-konsep inti kebatinan setiap manusia. Menurut Al-
Ghazali aspek kognitif dalam Islam ada tiga yakni akal, hati, dan nafsu/syahwat yang
menjadi kecenderungan bagi manusia. Al-Ghazali mengibaratkan hati sebagai rajanya
yang memiliki otoritas tertinggi untuk memimpin dan akal sebagai menterinya yang
berfungsi untuk mempertimbangkan dari sudut logisnya, dan syahwat sebagai
pemungut pajak yang cenderung ingin memperoleh bahkan merampas segala demi
kepentingan sendiri. Semuanya memiliki perannya masing-masing sehingga tidak
perlu sepenuhnya disingkirkan. Ketiganya harus menduduki di posisinya masing-
masing dan melaksanan tugasnya, seorang manusia tidak boleh menempatnya di
tempat yang tidak semestinya misalnya syahwat di atas yang lain sehingga akan
berdampak hal yang buruk. Setiap proses mental memiliki dimensi ilahiah dan
terhubung erat dengan konsep-konsep inti kebatinan setiap manusia itulah komponen
yang harus ada dalam suatu wadah yang bernama ruh/jiwa. Akal cenderung memiliki
pertimbangan yang dilandaskan rasionalitas, hati lebih condong terhadap
feeling/perasaan seperti simpati dan empati, sedangkan nafsu adalah dorongan dalam
melakukan sesuatu hal yang baik dan buruk. Dari perbebedaan tersebut seorang
manusia dapat mengolah dan mengintegrasikan isi akal dan hati dalam suatu proses
yang disebut pikiran, sehingga dapat melahirkan Keputusan dan perilaku yang sehat
dari seorang manusia.

Sayangnya, saat ini praktik PAI di lapangan masih menghadapi tantangan
besar. Proses pembelajaran seringkali terjebak pada pendekatan normatif doktriner
yang lebih mengutamakan transfer hafalan daripada transformasi jiwa. Akibatnya,
terjadi kesenjangan antara pengetahuan Agama yang dimiliki pelajar dengan karakter
(akhlak) yang ditampilkan dalam kehidupan sehari-hari. Nilai-nilai Islam hanya
tersimpan di ranah kognitif dan gagal terinternalisasi menjadi kepribadian yang utuh.
Adanya dikotomi antara pendekatan psikologi modern yang sekuler dengan kekayaan
khazanah psikologi dalam tradisi Islam inilah yang melatarbelakangi urgensi dalam
penelitian ini. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara
mendalam bentuk-bentuk gejala jiwa pengenalan (kognitif) dari perspektif Pendidikan
Agama Islam. Dengan merujuk pada literatur Psikologi Pendidikan Islam, penelitian
ini akan mengkaji bagaimana setiap aspek kognitif, mulai dari tanggapan hingga
intelegensi dimaknai dan diarahkan untuk tujuan purifikasi jiwa (tazkiyatun nafs) dan
pembentukan karakter mulia. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
teoretis dan praktis bagi para guru PAI dalam merancang strategi pembelajaran yang

Z
=
=
<
S
=l
&n
g
o

Received: November 3, 2025 — Revised: November 14, 2025 - Accepted: Desember, 2025 - Published online:
January 2, 2026 Page 22



lebih holistik, yang tidak hanya mencerdaskan akal, tetapi juga mencerahkan kalbu dan
memperkuat spiritualitas dan mentalitas peserta didik.

.
=
1
<
=
=
o0
=
<)

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus
pada pengkajian konsep, pemikiran, dan teori yang berkaitan dengan fungsi jiwa serta
perkembangan kognitif dalam perspektif Pendidikan Agama Islam.
Jenis dan Sumber Data

Sumber data dalam penelitian ini berupa data sekunder yang terdiri atas
sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer meliputi buku-buku utama dan
jurnal ilmiah yang secara khusus membahas Psikologi Pendidikan Islam serta kajian
tentang gejala-gejala jiwa manusia. Literatur tersebut menjadi rujukan utama dalam
menganalisis aspek kognitif dan implikasinya terhadap Pendidikan Agama Islam.

Sumber sekunder terdiri atas berbagai literatur pendukung, seperti artikel
ilmiah, hasil penelitian terdahulu, prosiding, dan karya ilmiah lainnya yang relevan
dengan topik penelitian. Sumber-sumber ini digunakan untuk memperkaya analisis,
memperluas perspektif, serta memperkuat argumentasi terhadap temuan yang
diperoleh dari sumber primer.

Teknik Pengumpulan Data

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik studi dokumentasi. Teknik ini
dilaksanakan dengan cara membaca secara cermat, mencatat, mengutip, dan
mengidentifikasi gagasan-gagasan pokok dari sumber data yang telah dipilih. Fokus
pengumpulan data diarahkan pada konsep-konsep yang berkaitan dengan aspek
kognitif, seperti tanggapan, fantasi, ingatan, berpikir, intelegensi, dan emosi, dalam
konteks Pendidikan Agama Islam.

Teknik Analisis Data

Data yang telah terkumpul dianalisis menggunakan teknik analisis isi (content
analysis). Proses analisis dilakukan melalui beberapa tahapan, yaitu reduksi data,
penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan dengan memilah
data yang relevan dengan rumusan masalah penelitian. Selanjutnya, data yang telah
direduksi disajikan dalam bentuk uraian naratif yang sistematis sesuai dengan aspek-
aspek kognitif yang dikaji. Tahap akhir adalah penarikan kesimpulan, yaitu
merumuskan temuan penelitian untuk menjawab pertanyaan penelitian terkait
implikasi perkembangan kognitif peserta didik terhadap Pendidikan Agama Islam.

Hasil Penelitian
Perkembangan Kognitif Peserta Didik dalam Perspektif Psikologi
Pendidikan Islam

Dalam kerangka Psikologi Pendidikan Islam, perkembangan kognitif pelajar
merupakan proses integral yang tidak dapat dipisahkan dari dimensi spiritual dan
moral. Setiap gejala jiwa yang berkaitan dengan kognisi, mulai dari tanggapan hingga
emosi, dipandang sebagai anugerah Allah yang tujuannya tidak hanya untuk meraih
kecerdasan intelektual, tetapi juga sebagai sarana untuk mendekatkan diri kepada-Nya
dan membentuk kepribadian paripurna (insan kamil). Proses kognitif bukanlah
aktivitas netral, melainkan sebuah perjalanan spiritual yang harus dikelola dan
diusahakan. Berikut adalah pembahasan mendalam mengenai setiap aspek

Received: November 3, 2025 — Revised: November 14, 2025 - Accepted: Desember, 2025 - Published online:
January 2, 2026 Page 23



perkembangan kognitif dan pengaruhnya bagi pelajar dalam konteks Pendidikan
Agama Islam:
1. Tanggapan (Persepsi)

Tanggapan atau persepsi merupakan proses awal masuknya pengetahuan
melalui penafsiran informasi yang diterima oleh pancaindra. Pengetahuan diri
seseorang berkembang seiring dengan pertumbuhan dan perkembangan individu,
sehingga membentuk pemahaman yang utuh tentang dirinya dan lingkungan
sekitarnya (Rochmah, 2024:41). Dalam perspektif Islam, kualitas tanggapan peserta
didik sangat dipengaruhi oleh kondisi hati (galb). Hati yang bersih memungkinkan
peserta didik menangkap ilmu bukan sekadar sebagai kumpulan fakta, tetapi sebagai
manifestasi kebesaran Allah SWT (ayatullah). Perkembangan kognitif peserta didik
berlangsung melalui tahapan-tahapan tertentu sebagaimana dikemukakan oleh Jean
Piaget, yaitu tahap sensorimotor (0—2 tahun), praoperasional (2-7 tahun), dan
operasional konkret. Setiap tahap menunjukkan cara peserta didik berpikir,
menyimpan informasi, serta beradaptasi dengan lingkungannya (Wardany, 2016:107).
Psikologi Pendidikan Islam, yang berlandaskan nilai-nilai tasawuf, menekankan
pentingnya penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) agar peserta didik mampu membentuk
persepsi yang positif dan konstruktif terhadap ilmu, pendidik, dan lingkungan belajar.
Dengan demikian, proses pembelajaran tidak hanya bersifat kognitif, tetapi juga
bernilai ibadah.

2. Fantasi (Imajinasi)

[}
—
4
iz
=<
—

<
B

an
=
<

Fantasi atau imajinasi merupakan salah satu gejala jiwa yang berperan penting
dalam proses kognitif. Fantasi memungkinkan individu membentuk tanggapan-
tanggapan baru berdasarkan pengalaman yang telah dimiliki, sehingga membuka
ruang bagi kreativitas dan pemikiran abstrak (Hidayat dkk, 2025:208). Dalam konteks
Pendidikan Agama Islam, imajinasi dapat diarahkan sebagai sarana tafakkur, yaitu
merenungkan kebesaran ciptaan Allah, membayangkan balasan surga dan neraka,
serta memahami nilai-nilai keimanan yang bersifat abstrak. Namun demikian, Islam
juga memberikan batasan agar fantasi tidak berkembang secara berlebihan dan
menjerumuskan pada angan-angan kosong (thulul amal) yang dapat melalaikan tujuan
hidup hakiki. Fantasi yang tidak terkelola dapat melemahkan kesadaran spiritual,
mengeraskan hati, dan menunda proses pertaubatan.

3. Ingatan (Memori)

Ingatan merupakan kemampuan jiwa untuk menyimpan, memelihara, dan
memanggil kembali informasi. Dalam Pendidikan Agama Islam, fungsi ingatan memiliki
peran strategis, khususnya dalam proses penghafalan Al-Qur'an dan Hadis. Namun,
tujuan ingatan tidak berhenti pada penguasaan materi semata, melainkan sebagai
sarana untuk senantiasa mengingat Allah SWT (dzikrullah). Peserta didik diajarkan
bahwa kemampuan mengingat merupakan nikmat yang harus dijaga melalui perilaku
yang baik dan menjauhi perbuatan maksiat. Dalam perspektif Islam, maksiat diyakini
dapat melemahkan daya ingat dan menghalangi keberkahan ilmu. Oleh karena itu,
kesucian diri memiliki korelasi langsung dengan kekuatan hafalan dan kedalaman
pemahaman. Al-Qur’an juga menegaskan pentingnya mengingat Allah ketika lupa,
sebagaimana disebutkan dalam QS. Al-Kahfi: 24, sebagai jalan memperoleh petunjuk
dan kecerdasan (Arlotas dan Mustika, 2019:52).

Received: November 3, 2025 — Revised: November 14, 2025 - Accepted: Desember, 2025 - Published online:
January 2, 2026 Page 24



4. Berpikir (Thinking)

Islam memberikan kedudukan yang sangat tinggi terhadap akal dan aktivitas
berpikir. Al-Qur’an secara berulang mendorong manusia untuk berpikir, merenung, dan
menggunakan akalnya dalam memahami tanda-tanda kebesaran Allah. Dalam konteks
Pendidikan Agama Islam, proses berpikir peserta didik tidak hanya diarahkan untuk
menyelesaikan persoalan akademik, tetapi juga untuk menemukan kebenaran hakiki,
membedakan antara yang benar (haq) dan yang salah (bathil), serta menggali hikmah
dari setiap pengetahuan. Berpikir dalam Islam merupakan aktivitas intelektual sekaligus
spiritual yang bertujuan memperkuat keyakinan dan keimanan, bukan sekadar
memuaskan rasa ingin tahu intelektual (Wantini, 2023:165)

5. Kecerdasan (Intelegensi)

Psikologi Pendidikan Islam memandang kecerdasan secara holistik, tidak
terbatas pada kecerdasan intelektual (IQ) semata. Konsep kecerdasan dalam Islam
mencakup tiga dimensi yang saling terintegrasi, yaitu kecerdasan intelektual,
kecerdasan emosional, dan kecerdasan spiritual. Kecerdasan intelektual berkaitan
dengan kemampuan berpikir logis dan analitis, kecerdasan emosional tercermin dalam
kemampuan mengelola emosi dan membangun hubungan sosial yang sehat, sedangkan
kecerdasan spiritual merupakan puncak kecerdasan yang mengantarkan manusia pada
kesadaran akan hubungan dirinya dengan Allah SWT. Pendidikan Agama Islam
bertujuan mengembangkan ketiga dimensi kecerdasan tersebut secara seimbang agar
peserta didik tumbuh sebagai pribadi yang utuh (Rochmah, 2024:143—-145).

6. Emosi

Emosi merupakan gejolak jiwa yang memberi warna dalam kehidupan
manusia. Islam tidak menafikan emosi, melainkan memberikan panduan untuk
mengelolanya melalui pengendalian hawa nafsu. Dalam konteks pendidikan,
pengelolaan emosi menjadi bagian penting dalam pembentukan karakter peserta didik.
Pendidikan Agama Islam berupaya menumbuhkan emosi-emosi positif seperti cinta
(mahabbah), harapan (raja’), dan rasa takut (khauf) kepada Allah SWT, yang dapat
membangun suasana batin yang positif dan meningkatkan motivasi belajar (Muthrofin
dan Hakim, 2025:136). Pada saat yang sama, peserta didik dilatih untuk
mengendalikan emosi negatif seperti marah (ghadab), iri (hasad), dan sombong.
Kemampuan mengelola emosi inilah yang menjadi cerminan dari akhlak mulia
(akhlaqul karimah).

=
=
=
<<
S
g
&n
g
o

Implikasi Penelitian Terhadap Pendidikan Agama Islam

Pemahaman terhadap proses kognitif pelajar membawa implikasi signifikan
bagi para pendidik PAI. Implikasi ini menuntut adanya pergeseran dari metode
pengajaran yang semata-mata bersifat transfer pengetahuan (indoktrinasi) menuju
pendekatan yang lebih holistik, humanis, dan berorientasi pada pengembangan
seluruh potensi kejiwaan peserta didik sesuai dengan tujuan penciptaannya.
1. Mengarahkan Proses Berpikir dari Hafalan menuju Tafakur dan Tadabbur

Implikasi utama adalah perlunya PAI mendorong proses berpikir tingkat tinggi,
bukan sekadar menghafal dalil dan doktrin. Pendidik harus merancang pembelajaran
yang merangsang pelajar untuk melakukan tafakur (refleksi mendalam terhadap
ciptaan Allah) dan tadabbur (refleksi mendalam terhadap ayat-ayat Al-Qur'an).
Tujuannya adalah agar ilmu agama tidak berhenti sebagai pengetahuan kognitif,
melainkan menjadi basis untuk memperkuat iman dan kesadaran spiritual. Dalam
perspektif psikologi Islam, berpikir merupakan fitrah manusia untuk memenuhi

Received: November 3, 2025 — Revised: November 14, 2025 - Accepted: Desember, 2025 - Published online:
January 2, 2026 Page 25



kebutuhannya, baik yang berkaitan dengan duniawi maupun ukhrawi. Berpikir
digunakan manusia untuk memperoleh kebenaran. Implementasi dalam pembelajaran
PAI secara praktis, penguatan proses berpikir reflektif dalam Pendidikan Agama Islam
dapat diimplementasikan melalui berbagai strategi pembelajaran aktif. Pendidik dapat
menggunakan metode studi kasus, pembelajaran berbasis masalah (problem-based
learning), serta diskusi kritis untuk membahas persoalan-persoalan kontemporer dari
sudut pandang nilai-nilai Islam. Melalui pendekatan ini, peserta didik tidak hanya
dilatih untuk memahami materi secara tekstual, tetapi juga mampu menganalisis,
menilai, dan mengaitkannya dengan realitas kehidupan sehari-hari. Dengan demikian,
pembelajaran PAI menjadi lebih bermakna karena mendorong peserta didik untuk
menginternalisasi ajaran Islam secara sadar dan reflektif. Proses ini diharapkan dapat
membentuk pribadi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki
kedalaman spiritual dan akhlak mulia.
2. Optimalisasi Fungsi Ingatan untuk Dzikrullah dan Penguasaan Ilmu

Pendidikan Agama Islam harus memanfaatkan potensi ingatan (memory) tidak
hanya untuk menghafal materi ujian, tetapi untuk tujuan yang lebih luhur, yaitu
senantiasa mengingat Allah (dzikrullah) dan menginternalisasi ilmu-ilmu inti
keislaman seperti Al-Qur'an dan Hadis. Pendidik perlu menciptakan lingkungan
belajar yang kondusif dan menggunakan strategi yang memudahkan proses
penghafalan yang bermakna. Bagi seorang muslim, daya ingat sangat diperlukan dalam
rangka dzikrullah (mengingat Allah) dan mengkaji ilmu-ilmu-Nya. Seseorang yang
banyak berbuat maksiat akan melemahkan daya ingatnya (Wardany, 2016:116)

Implementasi secara praktis, optimalisasi ingatan dalam Pendidikan Agama
Islam dapat dilakukan melalui integrasi aktivitas zikir dalam proses pembelajaran, baik
pada awal, tengah, maupun akhir kegiatan belajar. Zikir tidak hanya berfungsi sebagai
aktivitas spiritual, tetapi juga membantu menenangkan jiwa dan meningkatkan fokus
belajar peserta didik. Selain itu, pendidik dapat menerapkan teknik muraja‘ah secara
terjadwal untuk memperkuat hafalan Al-Qur’an dan Hadis, sehingga informasi yang
tersimpan dalam ingatan menjadi lebih tahan lama.
3. Pembinaan Kecerdasan secara Holistik (Intelektual, Emosional, dan Spiritual)

Implikasi selanjutnya adalah PAI tidak boleh hanya fokus pada kecerdasan
intelektual (IQ). Pendidik memiliki tanggung jawab besar untuk membina kecerdasan
emosional (Emotional Quotient/EQ) dan kecerdasan spiritual (Spiritual Quotient/SQ).
Kecerdasan emosional dibina melalui pendidikan akhlak, sementara kecerdasan
spiritual dibangun dengan menanamkan kesadaran akan tujuan hidup dan hubungan
dengan Allah. Kecerdasan dalam pandangan Islam tidak hanya berkaitan dengan aspek
kognitif semata. Akan tetapi, Islam juga memperhatikan kecerdasan emosi dan
spiritual. Kecerdasan spiritual adalah kemampuan seseorang untuk dapat mengenal
siapa dirinya dan siapa Tuhannya. Implementasi secara praktis, mengintegrasikan
pendidikan karakter sabar, syukur, empati dalam setiap mata pelajaran PAI dan
membiasakan kegiatan ibadah serta refleksi spiritual di lingkungan sekolah.
4. Mengelola Emosi Pelajar untuk Pembentukan Akhlakul Karimah

Perkembangan emosi pelajar merupakan aspek krusial yang harus mendapat
perhatian dalam PAI. Implikasinya adalah pendidik harus mampu menjadi fasilitator
bagi pelajar dalam mengenali dan mengelola emosinya. Proses pembelajaran PAI harus
menjadi sarana untuk menyalurkan emosi secara positif, seperti menumbuhkan rasa
cinta (mahabbah) kepada Allah dan Rasul-Nya, serta mengendalikan emosi negatif
seperti amarah (ghadab) dan iri hati (hasad). Emosi perlu dikontrol dan dikendalikan

Q
—
=
i=
<
S
=

an
el

—
o

Received: November 3, 2025 — Revised: November 14, 2025 - Accepted: Desember, 2025 - Published online:
January 2, 2026 Page 26



oleh akal dan syariat. Pendidikan Islam memiliki peranan penting dalam
perkembangan emosi peserta didik, yakni membantu mereka untuk dapat mengontrol
dan mengarahkan emosinya dengan baik. Implementasi secara praktis, menggunakan
kisah-kisah teladan para nabi dan orang saleh untuk memberikan contoh pengelolaan
emosi, serta menciptakan iklim kelas yang positif dan saling mendukung.
5. Menyesuaikan Metode Pembelajaran dengan Tahap Perkembangan Kognitif Pelajar
Pengajar PAI harus memahami tahapan perkembangan kognitif peserta
didiknya (misalnya, teori Piaget: sensorimotor, praoperasional, operasional konkret,
operasional formal). Implikasinya, materi dan metode pengajaran harus disesuaikan
dengan kemampuan berpikir pelajar. Materi yang abstrak seperti konsep takdir atau
sifat-sifat Allah perlu disampaikan dengan cara yang berbeda kepada siswa sekolah d
asar dibandingkan dengan siswa sekolah menengah (Suparman dkk, 2020:97).
Implementasi secara praktis menggunakan media visual dan benda konkret untuk
menjelaskan konsep abstrak kepada anak usia dini dan sekolah dasar. Sementara
untuk remaja, menggunakan pendekatan yang lebih logis, rasional, dan dialogis.

[}
—
o
=
<
—

<
g

an
‘g
©

Kesimpulan

Berdasarkan analisis kepustakaan terhadap literatur Psikologi Pendidikan
Islam, dapat disimpulkan bahwa perkembangan jiwa secara kognitif memiliki peran
yang fundamental dan tidak terpisahkan dari tujuan utama Pendidikan Agama Islam
(PAI). Berbeda dengan perspektif psikologi umum yang cenderung memandang proses
kognitif sebagai mekanisme adaptasi terhadap lingkungan, Pendidikan Agama Islam
menempatkan setiap aktivitas kognitif dalam kerangka spiritual yang holistik, di mana
akal, jiwa, dan kalbu bekerja secara sinergis untuk mendekatkan manusia kepada Allah
SWT.

Penelitian ini menghasilkan tiga temuan utama. Pertama, dalam perspektif PAI,
setiap aspek kognitif seperti tanggapan, ingatan, dan proses berpikir tidak bersifat
netral, melainkan harus diarahkan pada tujuan spiritual. Proses berpikir
dikembangkan menjadi tafakkur, ingatan dioptimalkan sebagai sarana dzikrullah, dan
intelegensi dipahami secara holistik yang mencakup kecerdasan intelektual, emosional,
dan spiritual.

Kedua, pengelolaan seluruh proses kognitif tersebut bermuara pada
pembentukan kepribadian mulia (akhlaqul karimah). Dengan demikian, keberhasilan
pendidikan tidak hanya diukur melalui capaian akademik, tetapi melalui transformasi
karakter peserta didik secara menyeluruh. Kecerdasan dalam Islam dipahami sebagai
kemampuan memanfaatkan seluruh potensi kognitif untuk menjadi pribadi yang
bertakwa dan bermanfaat bagi sesama.

Ketiga, pemahaman ini membawa implikasi transformatif terhadap praktik
pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Pendidik dituntut untuk beralih dari metode
pengajaran yang bersifat indoktrinatif menuju pendekatan yang lebih humanis dan
berorientasi pada penyucian jiwa (tazkiyatun nafs). Strategi pembelajaran perlu
dirancang untuk mendorong berpikir kritis-reflektif, pengelolaan emosi secara islami,
serta menjadikan seluruh aktivitas pembelajaran sebagai bagian dari ibadah. Secara
esensial, Pendidikan Agama Islam memandang perkembangan kognitif peserta didik
sebagai sebuah perjalanan spiritual yang bertujuan membentuk insan kamil, yaitu
manusia paripurna yang mampu memanfaatkan anugerah akalnya untuk mengabdi
kepada Sang Pencipta dan mewujudkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari.

Received: November 3, 2025 — Revised: November 14, 2025 - Accepted: Desember, 2025 - Published online:
January 2, 2026 Page 27



Saran

Dalam penulisan artikel ini Penulis menyadari terdapat banyak keterbatasan
dari beberapa aspek, sehingga artikel ini masih bisa dan perlu dikembangkan lagi oleh
peneliti lain dengan gap riset dan novelty yang lebih relevan lagi dengan kebutuhan di
masa yang akan datang.

e
=
1
<
=
=
o0
=
o

Daftar Pustaka

Arlotas, R. K., & Mustika, R. (2019). LUPA, DALAM PERSPEKTIF PSIKOLOGI
BELAJAR DAN ISLAM.

Gazzali, A. Hamid M. I. M. al (with Markaz Dar al-Minhag lid-Dirasat wa'n Nasr. Lagna
al-Ilmiya). (2013). Thya’ ‘ulum ad-din (at-Tab‘a 2, musahaah, munaqqaha, wa-
mazida). Dar al-Minhag li'n Nasr wa’t-Tauzi.

Ghazali, A. Hamid M. I. M. al. (t.t.). Kimiya'ussa’adah. Maktabah al-Misbah.

Hafizallah, Y. Zayadi, Z. & Zamzami, N. A. (2024). Hakikat Berpikir Dalam Perspektif
Psikologi Islam. Tawshiyah: Jurnal Sosial Keagaman dan Pendidikan Islam,
19(1), 1—16. https://doi.org/10.32923/taw.v19i1.3937.

Liana, N. (2024). KECERDASAN EMOSIONAL SEBAGAI SARANA PENINGKATAN
KUALITAS KEHIDUPAN DALAM PERSPEKTIF ISLAM DAN PSIKOLOGI. Al-
Dirosah : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 01(02).

Muthrofin, K., & Hakim, L. (2025). Analisis Konsep Perasaan dan Emosi Dalam
Perspektif Psikologi Pendidikan Islam. Dar El Ilmi: Jurnal Keagamaan,
Pendidikan dan Humaniora, 11(1), 126—141.

Restuina, C., Sitepu, M. P., & Sembiring, A. salsalina. (2025). ANALISIS BENTUK
GEJALA JIWA MANUSIA DAN DAMPAKNYA TERHADAP PROSES
PEMBELAJARAN. Didaktik : Jurnal Ilmiah PGSD FKIP Universitas Mandiri,
11. https://doi.org/10.36989/didaktik.v11i03.7557.

Suparman, Sultinah, A. S., Supriyadi, Achmad, A. D., Nurjan, S., Sunedi, Muhandis, J.,
& Sutoyo, D. A. (2020). Dinamika Psikologi Pendidikan Islam. Wade Group.

Wantini. (2023). Psikologi Pendidikan Agama Islam. UAD Press.

Triana, N., Yahya, M. D., Nashihin, H., Sugito, S., & Musthan, Z. (2023). Integrasi
Tasawuf Dalam Pendidikan Islam dii Pondok Pesantren. Edukasi Islami:
Jurnal Pendidikan Islam, 12(01). https://doi.org/10.30868/ei.v12i01.2917

Wardany, D. K. (2016). Psikologi Pendidikan Islam. CV. Confident.

Received: November 3, 2025 — Revised: November 14, 2025 - Accepted: Desember, 2025 - Published online:
January 2, 2026 Page 28



