
 Page 571 of 581 

 

 

 

 

 

 

 

Original Article 

 

Konsep Gharar, Maisir dan Batasannya Menurut Ulama: Kajian 

Teoritis dan Praktik dalam Ekonomi Syariah 

 

Ahmad Cholid Abdulhamid🖂 
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta.   

ahmadd.chld@gmail.com🖂  

 

Abstract: 

Penelitian ini membahas secara mendalam konsep gharar (ketidakpastian) 

dan maisir (perjudian) dalam hukum ekonomi Islam serta batasan-

batasannya menurut pandangan para ulama klasik dan kontemporer, 

dengan mengaitkannya pada praktik ekonomi modern seperti perbankan 

syariah, asuransi syariah, dan pasar modal syariah. Kajian ini bertujuan 

untuk menelusuri dasar normatif, filosofis, dan etis dari larangan gharar 

dan maisir serta menilai implementasinya dalam lembaga keuangan 

syariah di Indonesia. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

deskriptif dengan metode studi pustaka (library research) yang bersumber 

dari literatur klasik (kitab fikih), fatwa DSN-MUI, serta jurnal ilmiah 

kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa para ulama sepakat 

gharar yang diharamkan adalah gharar fahish (ketidakpastian besar) yang 

berpotensi menimbulkan kerugian dan ketidakadilan, sedangkan gharar 

yasir (ketidakpastian kecil) diperbolehkan karena tidak memengaruhi 

substansi akad. Adapun maisir diartikan sebagai segala bentuk transaksi 

yang bersifat spekulatif dan menghasilkan keuntungan tanpa dasar usaha 

produktif yang sah. Dalam praktik modern, prinsip penghindaran gharar 

dan maisir diterapkan melalui penggunaan akad-akad syariah seperti 

murabahah, mudharabah, tabarru’, dan wakalah bil ujrah, serta melalui 

regulasi dan fatwa DSN-MUI yang mengatur pasar modal dan asuransi 

syariah. Penelitian ini menegaskan bahwa pemahaman yang tepat 

mengenai batasan gharar dan maisir merupakan fondasi penting bagi 

terwujudnya sistem keuangan Islam yang adil, transparan, dan 

berkelanjutan, sekaligus menjadi pedoman bagi pengembangan produk 

keuangan modern agar tetap sesuai dengan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah. 

Keywords: Gharar, Maisir, Ekonomi Syariah, Ulama, Fatwa, Praktik 

Keuangan 

 

 

e-ISSN: 2775-5037 

p-ISSN: 2614-3917 

O
ri

g
in

al
 A

rt
ic

le
 

: 17 October 2025 

: 22 November 2025 

: 30 December 2025 

: 24 January 2026 

Submited 

Revised 

Acceptance 

Publish Online 



                                                                         

 

  Page 572 of 581 

Pendahuluan 

          Ekonomi Islam berlandaskan pada prinsip-prinsip fundamental yang menekankan 

keadilan (al-‘adl), keseimbangan (al-tawazun), dan kejelasan (al-bayyinah). Ketiga nilai 

ini menjadi fondasi utama dalam membangun sistem ekonomi yang berorientasi pada 

kemaslahatan umat, menghindari eksploitasi, dan menciptakan distribusi kekayaan yang 

proporsional. Dalam kerangka tersebut, salah satu aspek krusial yang dijadikan tolak 

ukur dalam menjaga kemurnian prinsip ekonomi Islam adalah larangan terhadap 

praktik gharar (ketidakpastian yang berlebihan) dan maisir (unsur perjudian atau 

spekulasi). 

Secara terminologis, gharar berarti adanya unsur ketidakjelasan, risiko yang 

tidak dapat diperkirakan, atau objek akad yang tidak pasti keberadaannya, 

kepemilikannya, maupun kemampuannya untuk diserahkan. Sedangkan maisir secara 

umum bermakna memperoleh keuntungan tanpa adanya usaha yang sepadan, 

sebagaimana halnya dalam praktik perjudian, di mana satu pihak memperoleh 

keuntungan atas kerugian pihak lain. Kedua praktik ini dianggap bertentangan dengan 

nilai-nilai keadilan dan kejujuran yang menjadi karakter utama sistem ekonomi Islam. 

Larangan terhadap maisir ditegaskan secara eksplisit dalam Al-Qur’an. Allah 

SWT berfirman dalam QS. Al-Baqarah [2]: 219: “Mereka bertanya kepadamu tentang 

khamar dan judi. Katakanlah: pada keduanya terdapat dosa besar dan beberapa 

manfaat bagi manusia, tetapi dosa keduanya lebih besar daripada manfaatnya.” Ayat 

ini menegaskan bahwa sekalipun perjudian mungkin memiliki aspek manfaat ekonomi, 

namun dampak moral, sosial, dan spiritualnya jauh lebih merusak. Selanjutnya, dalam 

QS. Al-Ma’idah [5]: 90–91, Allah menegaskan kembali bahwa khamar dan maisir adalah 

perbuatan keji yang termasuk perbuatan setan, yang dapat menghalangi manusia dari 

mengingat Allah dan mendirikan salat, serta menimbulkan permusuhan dan kebencian 

di antara sesama. 

Adapun konsep gharar dijelaskan melalui hadis sahih riwayat Imam Muslim dari 

Abu Hurairah RA, yang menyebutkan bahwa Rasulullah صلى الله عليه وسلم melarang jual beli yang 

mengandung gharar. Larangan ini mencakup berbagai bentuk transaksi yang 

mengandung ketidakjelasan, seperti menjual barang yang belum dimiliki, belum jelas 

keberadaannya, atau tidak dapat diserahkan kepada pembeli. Larangan ini tidak hanya 

memiliki dimensi hukum, tetapi juga tujuan etika dan ekonomi yang mendalam, yakni 

mencegah terjadinya penipuan, ketidakadilan, dan spekulasi yang merugikan salah satu 

pihak, serta menjaga transparansi dan stabilitas pasar. 

Dalam konteks ekonomi modern, prinsip larangan gharar dan maisir memiliki 

relevansi yang sangat signifikan. Berbagai instrumen keuangan kontemporer seperti 

derivative trading, futures contracts, insurance, dan online trading sering kali 

mengandung unsur ketidakpastian dan spekulasi yang menyerupai praktik gharar dan 

maisir. Oleh karena itu, para ulama kontemporer serta lembaga otoritatif seperti Dewan 

Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), Accounting and Auditing 

Organization for Islamic Financial Institutions (AAOIFI), dan Islamic Fiqh Academy 

berupaya melakukan ijtihad kontekstual guna menetapkan batasan yang proporsional 

antara ketidakpastian yang diperbolehkan (gharar yasir) dan yang dilarang (gharar 

fahish). 

Upaya tersebut menunjukkan bahwa hukum ekonomi Islam bersifat dinamis dan 

adaptif terhadap perkembangan zaman. Prinsip-prinsip syariah tidak dimaksudkan 

untuk menghambat inovasi ekonomi, melainkan untuk memastikan agar aktivitas 

ekonomi tetap berada dalam koridor keadilan, transparansi, dan tanggung jawab moral. 

O
ri

g
in

al
 A

rt
ic

le
 

 



                                                                         

 

  Page 573 of 581 

Dengan demikian, larangan terhadap gharar dan maisir bukan hanya bertujuan untuk 

melindungi kepentingan individu dalam transaksi, tetapi juga untuk menjaga 

keseimbangan sosial, mencegah kesenjangan ekonomi, dan memperkuat integritas 

sistem keuangan Islam secara keseluruhan. 

 

Metode  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka 

(library research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus pada penelaahan 

mendalam terhadap sumber-sumber tertulis yang berkaitan dengan konsep gharar dan 

maisir dalam perspektif ekonomi Islam. Data yang digunakan dalam penelitian ini 

bersumber dari berbagai literatur primer dan sekunder. 

Sumber primer meliputi kitab-kitab fikih klasik, seperti Al-Fiqh al-Islami wa 

Adillatuhu karya Wahbah al-Zuhaili dan Al-Majmu’ Syarh al-Muhadzab karya Imam al-

Nawawi, yang memberikan dasar pemahaman normatif terhadap larangan gharar dan 

maisir. Selain itu, penelitian ini juga merujuk pada Fatwa Dewan Syariah Nasional 

Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), terutama Fatwa No. 1/DSN-MUI/IV/2000 

tentang Prinsip Umum Asuransi Syariah dan Fatwa No. 40/DSN-MUI/X/2003 tentang 

Pasar Modal Syariah, sebagai rujukan penerapan prinsip syariah dalam konteks ekonomi 

modern. 

Sumber sekunder diperoleh dari jurnal ilmiah dan hasil penelitian kontemporer 

yang relevan, seperti karya Huda (2017), Hasan (2019), Rahman (2021), serta Muda dan 

Lubis (2020). Literatur tersebut digunakan untuk memperkuat analisis dan memberikan 

perspektif yang lebih komprehensif terkait perkembangan pemikiran ulama dan 

implementasinya dalam lembaga keuangan syariah. 

Analisis data dilakukan menggunakan metode content analysis (analisis isi), 

yakni dengan menelaah, menginterpretasikan, dan membandingkan pandangan para 

ulama klasik dan kontemporer mengenai gharar dan maisir. Melalui pendekatan ini, 

peneliti berupaya menemukan kesesuaian dan perbedaan pandangan serta relevansinya 

terhadap praktik ekonomi syariah masa kini. Hasil analisis diharapkan dapat 

memberikan gambaran yang jelas tentang bagaimana prinsip larangan gharar dan 

maisir diterapkan dalam sistem ekonomi Islam modern. 

              

             Hasil 

Konsep gharar dan maisir merupakan dua prinsip fundamental yang 

menjadi landasan dalam membangun sistem ekonomi Islam yang berkeadilan dan 

berkelanjutan. Kedua konsep ini menempati posisi penting dalam hukum ekonomi 

Islam karena berkaitan langsung dengan prinsip kejelasan (bayyinah), keadilan 

(‘adl), dan keterhindaran dari eksploitasi atau ketidakpastian yang dapat 

menimbulkan kerugian pada salah satu pihak. Dalam konteks yang lebih luas, 

larangan terhadap gharar dan maisir tidak hanya berfungsi untuk menjaga 

moralitas individu dalam bermuamalah, tetapi juga menjadi mekanisme preventif 

bagi terciptanya stabilitas ekonomi dan sosial. 

 

1. Landasan Normatif dan Filosofis Larangan Gharar dan Maisir 

Larangan terhadap praktik gharar (ketidakpastian dalam transaksi) dan 

maisir (spekulasi atau perjudian) memiliki landasan normatif yang kokoh dalam 

sumber utama hukum Islam, yakni Al-Qur’an dan hadis. Dalam QS. Al-Baqarah [2]: 

188, Allah SWT berfirman: “Dan janganlah kamu memakan harta sesamamu 

x
x
x
x
x


                                                                         

 

  Page 574 of 581 

dengan jalan yang batil...” Ayat ini menegaskan prinsip keadilan dalam aktivitas 

ekonomi dengan melarang segala bentuk pengambilan harta yang tidak didasarkan 

pada pertukaran yang sah dan transparan. Larangan tersebut mencakup segala 

bentuk penipuan, manipulasi, dan ketidakpastian yang dapat merugikan salah satu 

pihak. Adapun QS. Al-Ma’idah [5]: 90–91 secara eksplisit mengharamkan maisir, 

karena praktik ini mengandung unsur eksploitasi, mengikis nilai keadilan, serta 

menimbulkan permusuhan di antara manusia. Oleh karena itu, dari aspek normatif, 

hukum Islam menolak segala bentuk transaksi yang mengandung unsur 

ketidakjelasan dan spekulasi berlebihan, karena bertentangan dengan prinsip 

keadilan dan keseimbangan dalam muamalah. 

Selain bersumber pada dalil naqli, larangan terhadap gharar dan maisir juga 

memiliki dimensi filosofis dan moral yang mendalam. Dalam perspektif maqāṣid al-

syarī‘ah, larangan tersebut merupakan manifestasi dari tujuan utama syariat dalam 

menjaga harta (ḥifẓ al-māl) dan menegakkan keadilan (al-‘adl). Gharar dan maisir 

mengandung risiko pengambilan harta tanpa sebab yang sah (akl al-māl bi al-bāṭil), 

yang pada akhirnya dapat mengakibatkan ketimpangan sosial dan ekonomi. Dengan 

menghapus unsur ketidakpastian dan spekulasi, syariat Islam berupaya memastikan 

bahwa setiap bentuk pertukaran ekonomi didasarkan pada kejelasan, kesepakatan 

yang adil, dan saling ridha antara pihak-pihak yang bertransaksi. Prinsip ini 

mencerminkan upaya Islam untuk menjaga keseimbangan antara hak individu dan 

kepentingan sosial, serta menegakkan integritas moral dalam kegiatan ekonomi. 

Lebih jauh, dari sudut pandang etika ekonomi Islam, larangan gharar dan 

maisir merupakan pilar utama dalam membangun sistem ekonomi yang berkeadilan 

dan berkelanjutan. Islam tidak memandang transaksi ekonomi semata-mata sebagai 

sarana untuk memperoleh keuntungan material, tetapi juga sebagai media untuk 

menegakkan nilai-nilai moral seperti amanah, kejujuran, dan tanggung jawab sosial. 

Oleh karena itu, ekonomi Islam menolak praktik spekulatif yang bersifat untung-

untungan sebagaimana yang sering ditemukan dalam sistem ekonomi kapitalistik 

modern, seperti perdagangan derivatif berisiko tinggi atau asuransi konvensional 

yang mengandung unsur spekulasi. Dengan demikian, prinsip larangan gharar dan 

maisir tidak hanya melindungi kepentingan individu dari kerugian yang tidak adil, 

tetapi juga menjaga stabilitas sosial dan moral masyarakat secara keseluruhan sesuai 

dengan tujuan syariat Islam. 

 

2. Konsep Gharar dan Implikasinya dalam Transaksi Modern 

Secara etimologis, istilah gharar berasal dari bahasa Arab yang bermakna 

bahaya, risiko, atau sesuatu yang tidak pasti. Dalam konteks terminologi fikih, para 

ulama mendefinisikan gharar dengan penekanan yang bervariasi namun saling 

melengkapi. Imam al-Nawawi, misalnya, mendefinisikan gharar sebagai 

ketidakjelasan dalam akad yang dapat menimbulkan perselisihan di antara para 

pihak yang bertransaksi. Ketidakjelasan ini bisa muncul dalam bentuk ketidaktahuan 

terhadap objek transaksi, harga, waktu penyerahan, atau kemampuan pihak untuk 

memenuhi akad. Ibn Taymiyyah menambahkan dimensi etis dalam definisi tersebut 

dengan menegaskan bahwa larangan gharar bertujuan untuk menghindari 

kezaliman (ẓulm) dan mencegah adanya pihak yang mendapatkan keuntungan 

dengan cara yang tidak adil. Sedangkan al-Qarafi memberikan kategorisasi yang 

lebih rinci dengan membedakan antara gharar yasir (ketidakpastian kecil) yang 

dapat ditoleransi dan gharar fahish (ketidakpastian besar) yang diharamkan karena 



                                                                         

 

  Page 575 of 581 

berpotensi menimbulkan ketidakadilan dan kerugian nyata. 

Dalam praktik ekonomi modern, unsur gharar sering muncul pada 

transaksi keuangan yang bersifat kompleks dan tidak sepenuhnya transparan. 

Contoh yang sering dikemukakan adalah sistem future trading atau perdagangan 

berjangka di pasar derivatif, di mana transaksi dilakukan atas aset yang belum 

dimiliki dan harganya belum pasti pada saat akad dilakukan. Dari perspektif fikih, 

bentuk transaksi seperti ini mengandung gharar fahish karena objek jual beli belum 

benar-benar ada (ma‘dum) dan hanya bersifat prediktif. Hal ini bertentangan dengan 

prinsip dasar akad dalam Islam yang mensyaratkan kejelasan (bayān) dan kepastian 

(taḥqīq al-ma‘qūd ‘alayh). Gharar juga dapat muncul dalam praktik ekonomi lain, 

seperti kontrak investasi tanpa kejelasan mekanisme bagi hasil atau asuransi 

konvensional yang berlandaskan pada ketidakpastian antara pembayaran premi dan 

klaim. Dengan demikian, larangan terhadap gharar bukan hanya bersifat teoritis, 

tetapi juga sangat relevan untuk mengoreksi praktik ekonomi kontemporer yang 

sarat spekulasi dan ketidakpastian. 

Namun, penting dipahami bahwa Islam tidak menafikan keberadaan risiko 

secara mutlak dalam aktivitas ekonomi. Risiko merupakan bagian alami (natural 

risk) dari setiap kegiatan bisnis dan tidak serta merta dikategorikan sebagai gharar 

apabila masih berada dalam batas kewajaran dan dapat dikelola secara rasional. 

Fikih membedakan antara risiko alami yang merupakan konsekuensi wajar dari 

fluktuasi pasar dengan risiko spekulatif yang sengaja diciptakan untuk memperoleh 

keuntungan tanpa dasar yang riil. Oleh karena itu, selama suatu transaksi dilandasi 

oleh analisis yang jelas, informasi yang transparan, dan pengelolaan risiko yang 

terukur, maka transaksi tersebut tetap diperbolehkan. Prinsip ini menunjukkan 

fleksibilitas hukum Islam dalam mengakomodasi dinamika ekonomi modern, 

sekaligus menegaskan bahwa tujuan utama larangan gharar adalah menjaga 

keadilan, menghindari eksploitasi, dan memastikan keseimbangan dalam hubungan 

ekonomi antarindividu maupun lembaga. 

 

3. Konsep Maisir dan Relevansinya terhadap Ekonomi Modern 

Secara konseptual, maisir atau perjudian merupakan aktivitas ekonomi yang 

bertujuan memperoleh keuntungan tanpa melalui proses kerja produktif yang sah. 

Dalam pandangan syariat Islam, aktivitas semacam ini termasuk perbuatan yang 

terlarang karena bertentangan dengan prinsip keadilan dan tanggung jawab moral 

dalam mencari rezeki. Maisir tidak hanya terbatas pada bentuk perjudian tradisional 

seperti taruhan, undian, atau permainan keberuntungan, tetapi juga mencakup 

bentuk-bentuk modern yang lebih kompleks dalam sektor keuangan. Di era 

kontemporer, praktik seperti binary option, margin trading, dan berbagai bentuk 

investasi spekulatif yang didasarkan pada fluktuasi harga tanpa dasar kepemilikan 

nyata dianggap mengandung unsur maisir. Hal ini karena aktivitas tersebut 

menempatkan keuntungan satu pihak secara langsung sebagai kerugian bagi pihak 

lain, tanpa adanya nilai tambah yang nyata terhadap sektor riil ekonomi. 

Pandangan ulama klasik dan kontemporer memperkuat argumentasi bahwa 

maisir merupakan bentuk eksploitasi ekonomi yang tidak sesuai dengan tujuan 

syariat. Al-Qurthubi menjelaskan bahwa maisir mengandung unsur pengambilan 

hak orang lain secara tidak sah, karena keuntungan yang diperoleh oleh satu pihak 

pasti berasal dari kerugian pihak lain. Pandangan ini selaras dengan konsep adl 

(keadilan) dalam Islam yang menolak segala bentuk keuntungan yang tidak 



                                                                         

 

  Page 576 of 581 

proporsional dan tidak berbasis kontribusi nyata. Yusuf al-Qaradawi, salah satu 

ulama kontemporer terkemuka, menegaskan bahwa maisir adalah aktivitas ekonomi 

yang bersifat semu (ghayr ḥaqīqī), karena tidak menghasilkan nilai tambah (value 

creation) bagi masyarakat. Dalam kerangka ekonomi Islam, setiap bentuk kekayaan 

harus dihasilkan melalui kerja (kasb), produksi, atau pemberian jasa yang memiliki 

manfaat sosial dan ekonomi yang riil. Dengan demikian, maisir bukan hanya 

dilarang karena unsur ketidakpastiannya, tetapi juga karena bertentangan dengan 

filosofi produktivitas dan keberkahan dalam ekonomi Islam. 

Dari perspektif maqāṣid al-syarī‘ah, larangan terhadap maisir bertujuan 

menjaga kestabilan ekonomi dan moral masyarakat. Maisir cenderung menimbulkan 

kesenjangan sosial, merusak etos kerja, dan menumbuhkan budaya konsumtif yang 

berorientasi pada keberuntungan semata. Akibatnya, hubungan ekonomi kehilangan 

dasar etisnya karena beralih dari kerja keras menuju spekulasi dan eksploitasi. Islam 

menekankan pentingnya kasb al-ḥalāl (usaha yang halal) sebagai instrumen untuk 

mencapai kesejahteraan bersama, bukan kesejahteraan semu yang diperoleh dari 

kerugian orang lain. Oleh karena itu, pelarangan maisir bukan sekadar larangan 

moral, melainkan langkah strategis dalam membangun sistem ekonomi yang stabil, 

adil, dan berorientasi pada kesejahteraan sosial. Prinsip ini sekaligus menjadi 

pembeda mendasar antara sistem ekonomi Islam dengan sistem ekonomi kapitalistik 

yang sering kali menoleransi spekulasi berlebihan demi keuntungan jangka pendek. 

 

4. Keterkaitan antara Gharar dan Maisir 

Meskipun secara terminologis konsep gharar dan maisir memiliki perbedaan 

makna, keduanya memiliki keterkaitan yang sangat erat dalam praktik ekonomi dan 

keuangan. Gharar berkaitan dengan unsur ketidakpastian atau ketidakjelasan dalam 

suatu akad, baik mengenai objek, harga, maupun waktu pelaksanaan. Sementara itu, 

maisir mengacu pada usaha memperoleh keuntungan tanpa dasar produktif yang 

sah, melainkan melalui spekulasi atau keberuntungan semata. Dalam praktiknya, 

kedua unsur ini seringkali hadir secara bersamaan dan saling memperkuat dalam 

menciptakan distorsi ekonomi. Ketika ketidakjelasan informasi (gharar) digabung 

dengan motif spekulatif untuk memperoleh keuntungan cepat (maisir), maka 

terbentuklah pola transaksi yang tidak sehat, tidak etis, dan berpotensi menimbulkan 

kerugian besar bagi pihak-pihak yang terlibat. Oleh sebab itu, Islam secara tegas 

menolak kedua bentuk praktik ini demi menjaga keadilan dan stabilitas sistem 

ekonomi. 

Dalam konteks sistem keuangan modern, fenomena gharar dan maisir dapat 

ditemukan dalam berbagai instrumen keuangan yang bersifat spekulatif. Contoh 

paling menonjol adalah derivative trading dan short selling, di mana transaksi 

dilakukan bukan atas dasar kepemilikan riil melainkan atas ekspektasi terhadap 

perubahan harga di masa depan. Aktivitas ini sangat bergantung pada fluktuasi pasar 

dan sering kali tidak memiliki hubungan langsung dengan sektor riil, sehingga 

mengandung ketidakpastian yang tinggi. Demikian pula, dalam cryptocurrency 

trading, nilai aset digital sangat volatil dan tidak memiliki underlying asset yang 

jelas, sehingga mengandung unsur spekulasi dan risiko yang sulit dikontrol. Dalam 

pandangan hukum Islam, bentuk transaksi seperti ini dapat mengandung kedua 

unsur sekaligus — gharar karena ketidakjelasan objek dan maisir karena 

orientasinya pada keuntungan spekulatif semata. Oleh karena itu, praktik tersebut 

perlu dikaji dengan sangat hati-hati agar tidak melanggar prinsip-prinsip keuangan 



                                                                         

 

  Page 577 of 581 

syariah. 

Sebagai respon terhadap fenomena tersebut, lembaga-lembaga otoritatif 

fatwa seperti Majma‘ al-Fiqh al-Islami dan Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama 

Indonesia (DSN-MUI) telah menetapkan batasan yang tegas terhadap aktivitas 

ekonomi yang berpotensi mengandung unsur gharar dan maisir. Mereka 

menekankan pentingnya penerapan prinsip kehati-hatian (prudential principle) dan 

transparansi dalam setiap transaksi keuangan. Prinsip ini bertujuan untuk 

memastikan bahwa setiap akad dilakukan dengan dasar kejelasan informasi, 

kepemilikan yang sah, serta adanya kontribusi nyata terhadap sektor riil. Dengan 

demikian, sistem keuangan Islam tidak hanya berorientasi pada profit, tetapi juga 

menekankan aspek etika, keadilan, dan tanggung jawab sosial. Upaya lembaga-

lembaga tersebut mencerminkan kesadaran bahwa integrasi antara nilai-nilai syariah 

dan dinamika ekonomi modern harus dikelola secara proporsional agar sistem 

ekonomi Islam tetap relevan, adaptif, dan berkeadilan di tengah perkembangan 

global. 

 

5. Aplikasi Konsep Gharar dan Maisir dalam Lembaga Keuangan 

Syariah 

a. Asuransi Syariah (Takaful) 

Dalam sistem asuransi konvensional, para ulama menilai terdapat unsur 

gharar (ketidakpastian) dan maisir (spekulasi atau perjudian) yang 

menyebabkan akadnya tidak sesuai dengan prinsip-prinsip syariah. Unsur 

gharar muncul karena tidak ada kejelasan mengenai kapan risiko akan terjadi 

dan berapa besar klaim yang akan diterima oleh peserta. Ketidakpastian ini 

menimbulkan potensi ketidakadilan, karena peserta membayar premi tanpa 

mengetahui secara pasti apakah ia akan memperoleh manfaat atau tidak. 

Sementara itu, unsur maisir muncul karena adanya potensi peserta memperoleh 

keuntungan besar tanpa kontribusi yang sepadan, sedangkan peserta lain bisa 

saja menanggung kerugian tanpa memperoleh manfaat apa pun. Pola seperti ini 

menjadikan hubungan antara peserta dan perusahaan menyerupai perjudian, di 

mana keuntungan satu pihak diperoleh dari kerugian pihak lain. Selain itu, 

perusahaan asuransi konvensional berperan sebagai penanggung risiko (risk 

taker), sehingga relasi yang terbentuk bersifat komersial dan bukan sosial, yang 

berpotensi menimbulkan eksploitasi terhadap peserta. 

Sebagai alternatif, sistem asuransi syariah (takaful) hadir untuk 

menghapus unsur gharar dan maisir melalui mekanisme akad yang sesuai 

dengan prinsip Islam. Dalam sistem ini, peserta tidak menjual atau membeli 

risiko, tetapi saling menanggung melalui akad tabarru’ (hibah untuk tujuan 

tolong-menolong). Dana yang dikumpulkan dari para peserta menjadi dana 

bersama (risk-sharing fund) yang digunakan untuk membantu peserta lain yang 

mengalami musibah. Perusahaan takaful hanya berperan sebagai pengelola dana 

melalui akad wakālah bil ujrah (perwakilan dengan imbalan jasa), bukan sebagai 

pihak penanggung risiko. Dengan model ini, hubungan antara peserta dan 

perusahaan didasarkan pada kerja sama sosial (ta‘āwun) dan keadilan, bukan 

hubungan komersial yang berorientasi pada keuntungan sepihak. Sistem takaful 

ini sejalan dengan tujuan utama syariat Islam (maqāṣid al-syarī‘ah) dalam 

menjaga harta (ḥifẓ al-māl), menghindari eksploitasi, serta menumbuhkan 

solidaritas sosial di antara sesama umat manusia. 



                                                                         

 

  Page 578 of 581 

b. Perbankan Syariah 

Dalam sistem perbankan konvensional, praktik bunga (interest) dan 

transaksi spekulatif sering kali menjadi sumber utama munculnya unsur gharar 

dan maisir. Mekanisme bunga menimbulkan ketidakpastian karena keuntungan 

sudah ditetapkan di awal tanpa memperhatikan hasil nyata dari usaha yang 

dibiayai. Kondisi ini menciptakan ketidakseimbangan dan potensi ketidakadilan 

antara pihak bank dan nasabah, di mana satu pihak dapat memperoleh 

keuntungan pasti meskipun pihak lain mengalami kerugian. Selain itu, praktik 

transaksi spekulatif di sektor keuangan, seperti foreign exchange trading atau 

derivative trading, juga mengandung ketidakpastian tinggi dan cenderung 

bersifat untung-untungan. Aktivitas semacam ini menjadikan uang diperlakukan 

sebagai komoditas yang diperjualbelikan untuk meraih keuntungan jangka 

pendek tanpa dasar kegiatan ekonomi yang riil, sehingga bertentangan dengan 

nilai-nilai keadilan dan tanggung jawab sosial dalam Islam. 

Sebaliknya, perbankan syariah dibangun di atas prinsip transparansi, 

keadilan, dan kepemilikan riil terhadap aset. Sistem ini menggunakan berbagai 

jenis akad seperti murābahah (jual beli dengan margin keuntungan yang 

disepakati), ijārah (sewa-menyewa), muḍārabah (bagi hasil antara pemilik 

modal dan pengelola), serta musyārakah (kerja sama modal usaha) yang 

menuntut kejelasan mengenai objek, harga, dan waktu transaksi. Setiap akad 

harus bebas dari unsur ketidakpastian dan spekulasi yang berlebihan, sehingga 

kedua belah pihak memahami hak dan kewajibannya secara transparan. Prinsip 

kepemilikan riil terhadap aset juga diterapkan untuk memastikan bahwa 

transaksi benar-benar melibatkan kegiatan ekonomi produktif, bukan sekadar 

pertukaran nilai imajiner. Selain itu, lembaga pengawasan syariah (Sharia 

Supervisory Board) memiliki peran strategis dalam memastikan seluruh produk 

dan layanan bank sesuai dengan hukum Islam, bebas dari unsur riba, gharar, 

dan maisir, serta berorientasi pada kemaslahatan umat dan stabilitas ekonomi 

yang berkeadilan. 

c. Pasar Modal Syariah 

Dalam pasar modal syariah, prinsip kehati-hatian dan kepatuhan 

terhadap syariat Islam menjadi landasan utama dalam setiap aktivitas investasi. 

Saham yang dapat diperjualbelikan harus terlebih dahulu memenuhi kriteria 

kesyariahan yang ketat, yakni perusahaan penerbit saham tidak boleh bergerak 

dalam bidang usaha yang mengandung unsur riba, maisir (perjudian), gharar 

(ketidakpastian berlebih), maupun aktivitas yang diharamkan seperti produksi 

dan distribusi alkohol, makanan non-halal, serta jasa yang bertentangan dengan 

nilai-nilai Islam. Untuk memastikan kepatuhan tersebut, Otoritas Jasa Keuangan 

(OJK) bekerja sama dengan Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia 

(DSN-MUI) menerapkan mekanisme screening dua tahap, yaitu business 

screening (penapisan berdasarkan kegiatan usaha) dan financial screening 

(penapisan berdasarkan rasio keuangan). 

Mekanisme ini tidak hanya berfungsi sebagai alat seleksi administratif, 

tetapi juga merupakan wujud konkret penerapan larangan gharar dan maisir 

dalam sistem investasi modern. Dengan screening tersebut, pasar modal syariah 

berupaya menghindarkan investor Muslim dari praktik spekulatif yang bersifat 

untung-untungan tanpa dasar kepemilikan riil terhadap aset. Selain itu, sistem 

ini juga mendorong investasi pada sektor-sektor produktif yang memberikan 



                                                                         

 

  Page 579 of 581 

manfaat sosial dan ekonomi secara nyata, sehingga sejalan dengan maqāṣid al-

syarī‘ah, yaitu mewujudkan kemaslahatan dan keadilan dalam kegiatan ekonomi. 

Pendekatan ini menunjukkan bahwa pasar modal syariah tidak sekadar 

mengadaptasi sistem konvensional dengan label agama, tetapi membangun 

paradigma investasi yang etis, transparan, dan berkelanjutan sesuai prinsip 

ekonomi Islam. 

d. Fintech dan Perdagangan Digital 

Kemajuan teknologi finansial (fintech) telah menghadirkan inovasi besar 

dalam sistem ekonomi global, namun sekaligus membawa tantangan serius 

terhadap penerapan prinsip-prinsip syariah. Dalam praktik seperti online 

trading, investasi digital, atau platform keuangan berbasis aplikasi, potensi 

munculnya unsur gharar semakin tinggi akibat ketidakjelasan informasi, 

kurangnya transparansi kontrak elektronik, serta ketidakpastian kepemilikan aset 

yang diperdagangkan. Dalam banyak kasus, transaksi dilakukan hanya 

berdasarkan fluktuasi harga jangka pendek tanpa dasar kepemilikan riil, sehingga 

menyerupai spekulasi murni yang dilarang dalam Islam. 

Oleh karena itu, setiap produk fintech syariah diwajibkan untuk 

menjamin kejelasan akad, objek transaksi, dan mekanisme keuntungan agar 

tidak mengandung unsur gharar maupun maisir. Prinsip transparency dan 

accountability harus diutamakan melalui regulasi dan pengawasan syariah yang 

ketat. Selain itu, sistem yang menyerupai perjudian digital seperti binary option, 

forex margin trading, atau bentuk spekulasi derivatif lainnya harus dihindari 

sepenuhnya karena bertentangan dengan tujuan utama ekonomi Islam, yakni 

menciptakan transaksi yang adil, produktif, dan berbasis pada nilai kemaslahatan 

(maqāṣid al-syarī‘ah). Pendekatan ini menunjukkan bahwa perkembangan 

teknologi keuangan modern tetap dapat selaras dengan prinsip syariah selama 

dikendalikan oleh etika, kejelasan akad, dan pengawasan syariah yang kuat. 

 

6. Pandangan Ulama Kontemporer dan Praktik di Indonesia 

Para ulama kontemporer seperti Wahbah al-Zuhaili, Yusuf al-Qaradawi, dan 

Muhammad Taqi Usmani memberikan kontribusi penting dalam reinterpretasi 

konsep gharar dan maisir dalam konteks ekonomi modern. Mereka menegaskan 

bahwa kedua konsep ini harus dipahami secara dinamis dan kontekstual sesuai 

dengan perkembangan sistem ekonomi global. Menurut mereka, tidak semua bentuk 

risiko dalam aktivitas ekonomi dapat dikategorikan sebagai gharar yang terlarang. 

Risiko merupakan bagian inheren dari kegiatan bisnis yang tidak dapat dihindari, 

selama masih berada dalam batas yang wajar dan dapat diperhitungkan. Namun, 

risiko yang bersifat spekulatif, tidak terukur, dan sengaja diciptakan untuk 

memperoleh keuntungan tanpa dasar riil tetap dilarang karena berpotensi 

menimbulkan ketidakadilan dan kerugian bagi pihak lain. Dengan demikian, garis 

batas antara risiko yang diperbolehkan dan yang dilarang terletak pada aspek niat, 

kejelasan informasi, serta potensi dampak terhadap keadilan dan kestabilan 

ekonomi. 

Dalam konteks praktik ekonomi syariah di Indonesia, prinsip-prinsip 

penghindaran gharar dan maisir telah diakomodasi secara sistematis melalui 

berbagai regulasi dan fatwa Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-

MUI). Di antaranya adalah Fatwa DSN-MUI No. 21/DSN-MUI/X/2001 tentang 

General Guidelines of Sharia Insurance, yang mengatur landasan operasional 



                                                                         

 

  Page 580 of 581 

asuransi syariah agar terbebas dari unsur ketidakpastian dan spekulasi. Selain itu, 

Fatwa DSN-MUI No. 80/DSN-MUI/III/2011 tentang Penerapan Prinsip Syariah 

dalam Mekanisme Perdagangan Efek Bersifat Ekuitas di Pasar Reguler Bursa Efek 

menjadi acuan penting dalam mengatur aktivitas pasar modal agar tetap sesuai 

dengan prinsip syariah. Regulasi ini menegaskan bahwa praktik ekonomi syariah 

tidak hanya menekankan pada kehalalan produk, tetapi juga pada mekanisme yang 

menjamin transparansi, keadilan, dan perlindungan terhadap kepentingan semua 

pihak yang terlibat. Melalui sistem akad yang jelas, pengawasan syariah, dan 

mekanisme kepatuhan yang ketat, Indonesia berupaya membangun sistem keuangan 

syariah yang kredibel dan berintegritas. 

Secara filosofis dan normatif, larangan terhadap gharar dan maisir bukan 

semata-mata larangan ritualistik, tetapi merupakan landasan moral dan etika bagi 

terbentuknya sistem ekonomi Islam yang adil dan berkelanjutan. Prinsip ini 

menekankan pentingnya transparansi, kejelasan akad, serta kejujuran dalam 

transaksi sebagai sarana untuk menciptakan stabilitas ekonomi dan menghindari 

krisis yang bersumber dari perilaku spekulatif. Dengan menghindari ketidakpastian 

dan perjudian, ekonomi Islam berupaya menghadirkan sistem yang berorientasi 

pada maslahah ‘āmmah (kemaslahatan umum) dan keadilan distributif. Oleh karena 

itu, penerapan prinsip-prinsip penghindaran gharar dan maisir tidak hanya menjaga 

kesucian akad secara hukum, tetapi juga memperkuat kepercayaan publik terhadap 

sistem ekonomi Islam sebagai alternatif yang lebih etis, stabil, dan berkeadilan 

dibandingkan sistem ekonomi konvensional yang berorientasi pada keuntungan 

semata. 

 

Kesimpulan  

Kajian ini menegaskan bahwa konsep gharar dan maisir merupakan dua pilar 

utama dalam sistem ekonomi Islam yang berfungsi menjaga integritas, keadilan, dan 

transparansi dalam aktivitas muamalah. Larangan terhadap kedua unsur tersebut tidak 

hanya bersifat normatif-hukum, tetapi juga memiliki dimensi moral dan sosial yang 

mendalam. Para ulama klasik maupun kontemporer sepakat bahwa gharar fahish 

(ketidakpastian besar) dan seluruh bentuk maisir (perjudian atau spekulasi tanpa dasar 

produktif) dilarang karena dapat menyebabkan ketidakadilan, penipuan, dan 

ketidakseimbangan dalam distribusi harta. Adapun gharar yasir (ketidakpastian kecil) 

diperbolehkan selama tidak mengubah substansi akad atau merugikan salah satu pihak. 

Dalam konteks modern, prinsip ini diterapkan secara konkret melalui sistem 

akad dalam lembaga keuangan syariah seperti murabahah, mudharabah, tabarru’, dan 

wakalah bil ujrah yang menuntut kejelasan objek, harga, serta tanggung jawab antara 

pihak-pihak yang berakad. Lembaga keuangan syariah di Indonesia, termasuk 

perbankan, asuransi, dan pasar modal syariah, telah berupaya menerapkan prinsip 

penghindaran gharar dan maisir dengan merujuk pada fatwa DSN-MUI serta ketentuan 

lembaga internasional seperti AAOIFI. Penerapan prinsip ini menunjukkan bahwa 

sistem ekonomi Islam memiliki fleksibilitas dan kemampuan adaptasi terhadap 

perkembangan ekonomi global tanpa meninggalkan nilai-nilai syariah. 

Namun demikian, perkembangan instrumen keuangan digital dan transaksi 

berbasis teknologi membawa tantangan baru yang berpotensi menimbulkan gharar dan 

maisir dalam bentuk spekulasi modern, seperti binary option, crypto trading, dan 

online margin trading. Oleh karena itu, diperlukan komitmen kuat dari regulator, 

lembaga keuangan, dan masyarakat untuk terus memperkuat pengawasan syariah, 



                                                                         

 

  Page 581 of 581 

meningkatkan literasi keuangan Islam, serta mengembangkan inovasi akad yang sesuai 

dengan prinsip kejelasan, keadilan, dan tanggung jawab. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa penghindaran gharar dan maisir 

bukan hanya persoalan hukum, tetapi juga etika ekonomi Islam yang bertujuan 

membangun sistem keuangan yang adil, stabil, dan berkelanjutan. Penerapan nilai-nilai 

tersebut menjadi kunci dalam menjaga keseimbangan antara aspek spiritual dan 

material dalam kegiatan ekonomi umat. 

 

Saran 

Berdasarkan hasil penelitian ini, disarankan agar lembaga keuangan syariah 

terus memperkuat penerapan prinsip gharar dan maisir melalui mekanisme audit 

syariah yang transparan dan berkelanjutan. Akademisi dan praktisi ekonomi Islam juga 

perlu memperluas kajian terhadap bentuk-bentuk baru transaksi digital agar mampu 

memberikan panduan hukum yang kontekstual terhadap perkembangan teknologi 

finansial modern. Pemerintah dan otoritas keuangan sebaiknya mendorong peningkatan 

literasi ekonomi syariah di masyarakat, khususnya mengenai konsep keadilan dan 

kehati-hatian dalam bertransaksi. Selain itu, penting bagi para ulama dan cendekiawan 

Muslim untuk terus melakukan ijtihad kontemporer yang responsif terhadap dinamika 

ekonomi global, agar prinsip keuangan Islam tetap relevan dan aplikatif dalam 

menjawab tantangan zaman tanpa mengurangi esensi nilai-nilai syariah. 

 

References  

Huda, N. (2017). Konsep Gharar dan Maisir dalam Transaksi Keuangan Islam. Jurnal 

Ekonomi Syariah dan Hukum, 5(2), 112–124. 

https://doi.org/10.24014/esyh.v5i2.1124 

Hasan, A. (2019). Batasan Gharar dan Maisir dalam Fatwa DSN-MUI dan Praktiknya di 

Lembaga Keuangan Syariah. Jurnal Hukum Islam, 10(1), 45–60. 

https://doi.org/10.22373/jhi.v10i1.4025 

Al-Zuhaili, W. (2003). Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu (Vol. 5). Damaskus: Dar al-Fikr. 

Muda, I., & Lubis, I. (2020). Penerapan Larangan Gharar dan Maisir pada Produk 

Asuransi Syariah di Indonesia. Jurnal Ekonomi dan Keuangan Islam, 6(1), 33–

47. https://doi.org/10.20885/jeki.vol6.iss1.art4 

Rahman, F. (2021). Analisis Unsur Gharar dan Maisir dalam Transaksi Online Trading 

Perspektif Ulama Kontemporer. Jurnal Syariah dan Ekonomi Islam, 9(2), 201–

218. https://doi.org/10.31219/osf.io/3qd5u 

Chapra, M. U. (2000). Islamic Economics: What It Is and How It Developed. Islamic 

Research and Training Institute. 

DSN-MUI. (2000). Fatwa No. 1/DSN-MUI/IV/2000 tentang Asuransi Syariah. 

DSN-MUI. (2003). Fatwa No. 40/DSN-MUI/X/2003 tentang Pasar Modal Syariah. 

Al-Qaradawi, Y. (2010). Fiqh al-Mu’amalat al-Maliyah fi al-Islam. Kairo: Dar al-

Syuruq. 

Ibn Taymiyyah. (1987). Majmu’ al-Fatawa, Vol. 29. Riyadh: Dar al-Wafa. 

 


