
 Page 627 of 635 

 

 

 

 

 

 

Original Article 

 

Guru PAI sebagai Arsitek Akhlak: Membangun Fondasi Moral Peserta 

Didik di Era Modern 

 

Andi Munifah1🖂, Hardianti2, Ita Purnamasari3, Andi Abdul Hamzah4, 

Muhammad Amri5 

1,2,3,4,5Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar   

Korespondensi Email: andimunifah@gmail.com🖂 

 

Abstrak: 

Peran guru PAI sebagai arsitek akhlak dalam membangun moral peserta 

didik di era digital. Metode penelitian yang digunakan adalah library 

research  dengan mengkaji buku, artikel jurnal ilmiah, serta hasil penelitian 

terdahulu yang relevan. Hasil kajian menunjukkan perlunya rekonstruksi 

peran guru dari penyampai materi menjadi perancang pengalaman belajar 

dialogis-reflektif, personal, dan berorientasi internalisasi nilai. Penguatan 

moral dilakukan melalui “benteng akhlak” berbasis tabayyun, etika 

komunikasi digital, dan resiliensi moral untuk menghadapi hoaks, 

cyberbullying, serta tren negatif. Teknologi diintegrasikan secara pedagogis 

melalui digital storytelling, kolaborasi kreatif di media sosial, dan 

penguatan self-control berbasis muraqabah, serta didukung sinergi sekolah, 

keluarga dan masyarakat dengan evaluasi karakter berbasis perilaku. 

Kata kunci: Guru PAI, Akhlak, Moral, Literasi Digital 

 

Pendahuluan  

          Pendidikan merupakan instrumen vital dalam membentuk peradaban, di mana 

keberhasilannya tidak hanya diukur melalui kecerdasan intelektual, tetapi juga 

kematangan moral atau akhlakul karimah. Di era modern yang ditandai dengan disrupsi 

digital, tantangan terhadap moralitas peserta didik semakin kompleks. Pengaruh media 

sosial, paparan konten negatif, serta gaya hidup instan seringkali memicu dekadensi 

moral seperti cyberbullying, krisis kejujuran, hingga hilangnya sopan santun (Maisy 

Apriliany Wilanda, Irma Nur Rahmawati, Primayeni, & Sari, 2025). Oleh karena itu, 

Pendidikan Agama Islam (PAI) menjadi fondasi moral dan spiritual yang tak tergantikan 

guna membentengi siswa dari pengaruh negatif perkembangan zaman. 

          Pendidikan Agama Islam (PAI) menjadi fondasi moral dan spiritual yang tak 

tergantikan guna membentengi siswa dari pengaruh negatif perkembangan zaman. 

Dalam konteks ini, PAI tidak hanya berfungsi sebagai transfer pengetahuan keagamaan, 

tetapi juga sebagai instrumen krusial dalam menanamkan nilai-nilai luhur, etika, dan 

akhlak mulia yang menjadi tameng terhadap disrupsi sosial, budaya, dan teknologi yang 

e-ISSN: 2775-5037 

p-ISSN: 2614-3917 

O
ri

g
in

al
 A

rt
ic

le
 

O
ri

g
in

al
 A

rt
ic

le
 

 

: 17 October 2025 

: 22 November 2025 

: 30 December 2025 

: 24 January 2026 

Submited 

Revised 

Acceptance 

Publish Online 

x


                                                                         

 

  Page 628 of 635 

semakin kompleks. Fenomena maraknya perundungan (bullying), penyalahgunaan 

narkoba, paparan konten pornografi, dan arus informasi hoaks yang masif di kalangan 

pelajar, merupakan bukti nyata urgensi penguatan pendidikan karakter yang berakar 

pada ajaran agama (Arifin, 2020). Pentingnya PAI semakin terasa tatkala dunia 

memasuki era digital, di mana akses informasi tanpa batas dapat memengaruhi pola 

pikir dan perilaku generasi muda secara signifikan jika tidak dibekali dengan 

pemahaman agama yang kuat dan kemampuan literasi digital yang kritis. 

          Dalam konteks ini, Guru PAI memegang peranan sentral yang diibaratkan sebagai 

"arsitek akhlak". Guru PAI tidak lagi sekadar menjadi pengajar yang mentransfer 

pengetahuan agama (transfer of knowledge), melainkan sebagai pemimpin moral dan 

agen transformasi nilai yang merancang karakter peserta didik (Khoiriyah, 2024). 

Sebagai arsitek, guru dituntut mampu membangun kerangka perilaku yang kokoh 

melalui metode keteladanan (uswah), pembiasaan positif, dan bimbingan yang adaptif 

terhadap dinamika teknologi. 

          Sebagai arsitek, guru dituntut mampu membangun kerangka perilaku yang kokoh 

melalui metode keteladanan (uswah), pembiasaan positif, dan bimbingan yang adaptif 

terhadap dinamika teknologi. Dalam konteks pendidikan kontemporer, peran guru 

sebagai fasilitator pembentukan karakter semakin krusial, mengingat lanskap sosial dan 

teknologi yang terus berubah dengan cepat. Teori belajar sosial, misalnya, menekankan 

pentingnya observasi dan imitasi dalam akuisisi perilaku, di mana keteladanan guru 

menjadi salah satu pilar utama. Kualitas interaksi guru-siswa, yang mencakup 

pembiasaan rutinitas positif seperti kedisiplinan, kejujuran, dan rasa hormat, secara 

empiris terbukti memiliki korelasi positif dengan perkembangan moral dan sosial siswa. 

          Namun, pada realitasnya, upaya internalisasi nilai-nilai akhlak menghadapi 

berbagai kendala. Lingkungan sosial yang kurang kondusif serta terbatasnya waktu tatap 

muka di sekolah sering kali menjadi penghambat utama. Guru PAI harus mampu 

menyinergikan ajaran Islam yang fundamental dengan kecakapan literasi digital agar 

nilai-nilai tersebut tetap relevan dan membumi bagi generasi milenial (Nurhabibah, 

Sari, & Fatimah, 2025). Melalui pendekatan yang humanis dan inovatif, guru PAI dapat 

mengarahkan peserta didik untuk tetap memiliki integritas etika yang tinggi meski 

berada dalam lingkungan yang terus berubah. 

          Guru Pendidikan Agama Islam (PAI) memegang peranan krusial dalam 

mengarahkan peserta didik untuk senantiasa memegang teguh integritas etika yang 

tinggi, bahkan ketika dihadapkan pada lingkungan yang terus menerus mengalami 

perubahan dinamis. Fenomena globalisasi yang ditandai dengan derasnya arus 

informasi, kemajuan teknologi digital, serta pergeseran nilai-nilai sosial budaya 

menghadirkan tantangan tersendiri bagi pembentukan karakter siswa (Hefni, 2020). 

Dalam konteks ini, guru PAI tidak hanya bertugas mentransmisikan pengetahuan 

agama, tetapi juga menjadi agen pembentukan moral yang mampu membimbing peserta 

didik untuk membedakan mana yang benar dan salah, serta memperkuat fondasi nilai-

nilai luhur Islam dalam diri mereka agar tidak mudah terombang-ambing oleh pengaruh 

negatif dari luar. 

          Berdasarkan fenomena tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji lebih 

dalam bagaimana kontribusi dan strategi guru PAI dalam mengonstruksi fondasi moral 

peserta didik, sehingga mereka mampu menjadi pribadi yang unggul secara intelektual 

sekaligus mulia secara karakter di era modern. 

 

 

x
x
x
x


                                                                         

 

  Page 629 of 635 

Metode  

            Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka (library research), Studi 

kepustakaan merupakan segala upaya yang dilakukan oleh peneliti untuk 

mengumpulkan suatu data informasi yang relevan dengan topik atau permasalahan yang 

diangkat. Metode ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk menganalisis 

berbagai sumber akademik adapun data informasi yang telah dihimpun tersebut berasal 

dari studi kepustakaan, baik berupa buku, artikel, maupun jurnal. Dalam studi pustaka, 

hal yang dilakukan peneliti ialah membaca dan menelaah literatur yang dianggap sesuai 

dengan pokok kajian. Setelah menelaah berbagai literatur kemudian dituangkan secara 

teoritis terkait dengan guru PAI sebagai arsitek akhlak dalam membangun fondasi moral 

peserta didik di era modern. 

 

 Pembahasan  

Dekonstruksi Peran Guru: Dari Pengajar Menjadi Arsitek Nilai 

     Dekonstruksi peran guru di era digital menandai pergeseran fundamental dari 

sekadar penyampai pengetahuan menjadi arsitek nilai yang merancang cetak biru 

pembentukan karakter peserta didik. Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), 

guru tidak lagi cukup hanya mentransfer teori-teori keagamaan, melainkan perlu 

menjadi perancang pengalaman belajar yang memungkinkan siswa menginternalisasi 

nilai-nilai Islam secara reflektif dan kontekstual (Repi, Radhinal Abdullah, & Halimah, 

2021) guru PAI kini berperan sebagai fasilitator dan teladan moral yang membentuk 

kepribadian siswa agar mampu menghadapi disrupsi digital dengan integritas dan 

keimanan yang kuat. Paradigma ini sejalan dengan teori konstruktivisme yang 

menempatkan guru sebagai fasilitator pembelajaran bermakna melalui pengalaman, 

refleksi, dan dialog kritis (Haidar & Maulani, 2025). 

          Transformasi metodologi juga menjadi kunci dalam pergeseran ini. Pembelajaran 

yang sebelumnya berorientasi pada doktrinasi satu arah kini berkembang menjadi 

pendekatan dialogis-reflektif yang memberi ruang bagi siswa untuk mengeksplorasi 

makna nilai-nilai agama secara personal. Pendekatan dialogis ini menumbuhkan 

kemampuan berpikir kritis dan kesadaran moral melalui diskusi terbuka tentang realitas 

sosial dan tantangan etika di dunia digital (Marselina et al., 2025). Dengan pendekatan 

reflektif membantu peserta didik memahami ajaran agama tidak hanya sebagai hafalan 

kognitif, melainkan sebagai prinsip hidup yang aplikatif dan kontekstual terhadap 

masalah-masalah kontemporer seperti ujaran kebencian, hoaks, dan perilaku konsumtif 

daring. 

          Selain itu, personalisasi pendekatan menjadi dimensi penting dari peran guru 

sebagai arsitek nilai. Guru PAI dituntut memahami bahwa setiap siswa menghadapi 

tantangan moral yang berbeda, terutama di ruang digital yang sarat nilai ambivalen. 

Guru efektif dalam membentuk karakter digital adalah mereka yang mampu 

menyesuaikan strategi pengajaran dengan konteks pengalaman etis individu siswa, 

seperti penggunaan media sosial, privasi data, dan etika komunikasi daring. 

Personalisasi ini memungkinkan guru merancang pembelajaran yang tidak hanya 

menanamkan nilai, tetapi juga melatih kebijaksanaan moral dalam pengambilan 

keputusan sehari-hari (Nurapipah, Anshorullah, & Rahmani, 2024). 

          Internalisasi makna menjadi tahap tertinggi dalam dekonstruksi peran guru. Guru 

perlu memastikan bahwa nilai agama benar-benar menjadi fondasi dalam setiap 

keputusan siswa, bukan sekadar hafalan untuk memenuhi ujian akademik. Internalisasi 

x
x
x
x


                                                                         

 

  Page 630 of 635 

ini diwujudkan melalui integrasi nilai dalam aktivitas belajar formal maupun nonformal, 

serta melalui keteladanan nyata guru dalam bersikap dan berinteraksi di dunia digital. 

Praktik keteladanan memiliki daya transformasi yang kuat dalam membentuk kesadaran 

moral siswa karena menghadirkan nilai agama dalam tindakan nyata, bukan sekadar 

narasi verbal (Fathoni & Muhammad Fahmi, 2024). 

          Dengan demikian, guru PAI di era digital bertransformasi menjadi arsitek nilai 

yang mendesain pengalaman belajar sebagai wahana pembentukan karakter religius dan 

moral yang adaptif terhadap perubahan zaman. Pendekatan dialogis, reflektif, dan 

personal menjadi instrumen utama dalam memastikan nilai-nilai Islam tertanam secara 

mendalam dan aplikatif dalam kehidupan siswa. Transformasi ini bukan hanya tuntutan 

pedagogis, melainkan keharusan moral agar pendidikan agama tetap relevan dan solutif 

terhadap tantangan etika digital masa kini.  

 

 Membangun "Benteng" Akhlak di Tengah Arus Disrupsi Informasi 

          Dalam era disrupsi informasi, peserta didik menghadapi tantangan moral yang 

kompleks akibat derasnya arus data digital yang sulit difilter. Fenomena seperti hoaks, 

perundungan siber, dan dekadensi moral di media sosial telah menciptakan ruang 

interaksi baru yang sering kali bebas dari kontrol sosial tradisional. Dalam konteks ini, 

pendidikan akhlak tidak lagi cukup disampaikan melalui nasihat normatif, melainkan 

harus dibangun sebagai benteng moral yang adaptif terhadap ekosistem digital. Perilaku 

cyberbullying di kalangan remaja tumbuh karena lemahnya kontrol diri dan 

ketidaksiapan moral dalam menghadapi budaya digital yang permisif (Marsinun & 

Riswanto, 2020). Program pencegahan cyberbullying efektif bila dikombinasikan dengan 

pendekatan karakter dan empati moral. Dengan demikian, penguatan nilai akhlak 

melalui Pendidikan Agama Islam (PAI) harus menempatkan literasi digital sebagai 

bagian integral dari pembinaan moral siswa (Kurnaz & Koçtürk, 2025). 

          Aspek literasi digital berbasis wahyu menawarkan pendekatan khas Islam untuk 

menavigasi arus informasi modern. Prinsip tabayyun yakni klarifikasi dan verifikasi 

sebelum menyebarkan informasi menjadi nilai epistemologis penting dalam menghadapi 

hoaks dan disinformasi. Penerapan tabayyun dalam komunitas pelajar Muslim efektif 

membangun budaya kritis dan bertanggung jawab dalam bermedia sosial (Reza, 2021). 

Pelatihan literasi digital berbasis nilai Islam mampu meningkatkan kemampuan berpikir 

kritis dan persepsi risiko terhadap misinformasi di kalangan remaja (Akhnaf et al., 

2024). Secara konseptual, intervensi literasi media meningkatkan ketahanan terhadap 

misinformasi, terutama bila disertai strategi reflektif dan pembiasaan klarifikasi (Huang, 

Jia, & Yu, 2024). Oleh karena itu, literasi digital dalam perspektif Islam bukan sekadar 

kemampuan teknis, tetapi kemampuan moral untuk menimbang kebenaran dan dampak 

sosial dari informasi yang beredar. 

          Aspek kedua yaitu etika komunikasi digital, menegaskan bahwa akhlak berlaku 

universal—baik di dunia nyata maupun di ruang maya. Dalam konteks Islam, etika 

komunikasi mencakup kejujuran, tanggung jawab, dan kesantunan tutur kata. Adapun 

prinsip komunikasi Islam, seperti qaulan sadīdan (ucapan yang benar) dan qaulan 

layyinan (ucapan yang lembut), merupakan pedoman utama untuk menekan potensi 

ujaran kebencian dan fitnah di media sosial (Saggaf, Arif, Habibie, & Atqiya, 2021). 

Pentingnya nilai-nilai kejujuran dan verifikasi informasi dalam etika komunikasi daring 

sebagai bentuk implementasi spiritualitas Islam di ranah digital.  

          Aspek terakhir yakni resiliensi moral, menuntut peserta didik untuk mampu 

x
x
x
x
x
x
x


                                                                         

 

  Page 631 of 635 

menolak arus negatif meskipun tren tersebut populer atau mendapat pengakuan sosial. 

Moral disengagement dan rendahnya empati merupakan prediktor utama perilaku 

cyberbullying di kalangan remaja (Liu, Han, Ma, & Xin, 2023). Resiliensi moral di sini 

berarti kemampuan siswa untuk mengontrol impuls, menilai risiko moral, dan memiliki 

keberanian menolak perilaku menyimpang. Dalam kerangka pendidikan Islam, resiliensi 

moral dapat dikembangkan melalui pembiasaan reflektif, penguatan empati sosial, dan 

simulasi pengambilan keputusan etis berbasis nilai Al-Qur’an. 

          Dengan demikian, membangun “benteng akhlak” di tengah arus disrupsi informasi 

menuntut sinergi antara nilai wahyu dan kecakapan digital modern. Pendidikan Islam 

perlu mengintegrasikan tabayyun sebagai prinsip berpikir kritis, menanamkan etika 

komunikasi digital sebagai ekspresi iman, dan menumbuhkan resiliensi moral sebagai 

benteng spiritual dalam menghadapi budaya viral dan relativisme etika. Benteng ini 

bukan sekadar sistem pertahanan pasif, melainkan fondasi aktif bagi generasi yang 

cerdas secara digital sekaligus berakhlak Qur’ani. 

 

Integrasi Teknologi dalam Konstruksi Moralitas Peserta Didik 

          Integrasi teknologi dalam konstruksi moralitas peserta didik menuntut guru PAI 

berperan sebagai “arsitek modern” yang tidak sekadar memindahkan materi ke layar, 

melainkan merancang pengalaman belajar yang menautkan makna, emosi, dan tindakan 

moral siswa. Salah satu perangkat yang relatif kuat ialah digital storytelling: praktik 

merangkai narasi dengan multimodalitas (teks, audio, visual, interaksi) sehingga kisah 

keteladanan (termasuk Sirah dan Sejarah Kebudayaan Islam) tidak berhenti sebagai 

“cerita”, tetapi menjadi ruang refleksi dan dialog pedagogis. Literatur berbasis bukti 

menekankan bahwa digital storytelling dapat diorganisasi sebagai rancangan tugas, 

asesmen, dan pembelajaran dialogis yang mendorong refleksi profesional dan partisipasi 

aktif siswa (Losi, Tasril, & Widya, 2022).  

          Dengan adanya platform kolaborasi, media sosial dapat difungsikan sebagai “ruang 

dakwah kreatif” berbasis proyek: siswa memproduksi konten (poster, video singkat, 

thread edukatif) dengan rubrik akhlak komunikasi, validitas rujukan, dan tanggung 

jawab digital. Namun, pemanfaatan ini wajib disertai literasi otoritas dan etika karena 

penelitian dakwah digital menegaskan adanya pergeseran otoritas keagamaan: dari 

struktur hierarkis tradisional menuju otoritas berbasis popularitas, serta munculnya 

risiko “instan fatwa”, fragmentasi ajaran, dan komodifikasi agama. Kajian konseptual 

lain menunjukkan bahwa di ruang media baru, batas antara pengirim penerima pesan 

kabur, audiens semakin aktif menafsir, dan tuntutan terhadap pesan menjadi lebih 

“argumentatif dan meyakinkan”. Karena itu, arsitektur pembelajaran kolaboratif yang 

aman bukan sekadar “mengizinkan siswa berdakwah”, melainkan membangun 

governance kelas: kurasi sumber, verifikasi (tabayyun), adab berdialog, dan akuntabilitas 

publik sejalan dengan temuan tinjauan komprehensif tentang peluang sekaligus 

tantangan dakwah via media sosial (Rachman, Saumantri, & Hidayatulloh, 2025). 

          Adapun monitoring berbasis kepercayaan menuntut pergeseran dari pengawasan 

teknis semata menuju penguatan self-control dan self-regulation yang berakar pada 

kesadaran spiritual (muraqabah). Bukti riset perilaku digital menunjukkan bahwa 

regulasi diri remaja di media sosial tidak otomatis muncul; studi idiografis selama fase 

awal pandemi menemukan mayoritas remaja tidak menurunkan penggunaan saat 

mengalami emosi negatif, menandakan perlunya intervensi pendidikan yang membantu 

siswa mengenali kondisi batin dan memutus pola penggunaan yang merugikan. Di ranah 

pendidikan tinggi, survei tentang digital self-control tools menunjukkan adanya 

x
x
x


                                                                         

 

  Page 632 of 635 

kesenjangan antara fitur yang dianggap membantu dan tingkat 

keterkenalan/pemakaiannya—mengisyaratkan bahwa teknologi pengendali diri tetap 

memerlukan pedagogi yang memampukan pengguna. Pada spektrum perkembangan 

yang lebih luas, meta-analisis tentang regulasi diri dan “rekreasi digital” dari lahir hingga 

remaja menegaskan pentingnya regulasi diri sebagai konstruk kunci dalam beragam 

perilaku digital. Dalam konteks religius, studi yang secara eksplisit menguji hubungan 

muraqabah dengan kontrol diri pada pengguna media sosial melaporkan adanya korelasi 

antara keduanya, sehingga muraqabah dapat diposisikan sebagai fondasi konseptual 

untuk membangun pengawasan mandiri (bukan ketakutan pada hukuman). Perilaku 

kewargaan digital yang positif berasosiasi dengan regulasi diri sebagai mediator, 

sehingga pendidikan moral digital efektif bila mengajarkan metakognisi (menyadari 

dorongan), strategi (mengatur waktu/atensi), dan nilai (niat dan tanggung jawab), 

bukan hanya melarang (Cholili et al., 2025). 

 

Sinergi Arsitektural: Kolaborasi Sekolah, Keluarga, dan Masyarakat 

          Sinergi sekolah, keluarga, dan masyarakat dalam pembangunan moralitas peserta 

didik dapat dipahami sebagai kerja “arsitektural” yang menyatukan berbagai mikrosistem 

pendidikan (rumah, sekolah, dan lingkungan sosial) agar pesan nilai tidak saling 

bertentangan, tetapi saling menguatkan. Secara empiris, kolaborasi keluarga sekolah 

masyarakat berasosiasi positif dengan capaian belajar, dan mekanismenya dapat mengalir 

melalui praktik pedagogis guru misalnya umpan balik positif guru yang kemudian 

memperkuat proses belajar peserta didik. Pada ranah non-akademik, keterlibatan 

keluarga juga berkaitan dengan perkembangan sosial-emosional; namun efeknya tidak 

selalu langsung, melainkan dapat dimediasi oleh keterikatan/engagement peserta didik di 

sekolah. Kerangka kemitraan sekolah, keluarga, komunitas menekankan bahwa kualitas 

hubungan, rasa saling percaya, dan pembagian peran yang jelas merupakan prasyarat agar 

pendidikan karakter tidak berhenti pada slogan institusi, melainkan menjadi praktik 

konsisten lintas ruang sosial (Lv, Yan, & Wang, 2025).  

          Rumah sebagai “laboratorium akhlak” menuntut guru (termasuk guru PAI) berperan 

sebagai pengarah ekologi pengasuhan digital: bukan mengambil alih peran orang tua, 

melainkan memberi rambu, perangkat komunikasi, serta strategi pendampingan yang 

realistis sesuai dinamika gawai dan media sosial. Kajian sistematis menunjukkan bahwa 

praktik pengasuhan terkait internet (internet-specific parenting/parental mediation) 

terutama yang bersifat aktif dialogis dan kualitas relasi orang tua dan anak merupakan 

faktor penting yang berhubungan dengan risiko penggunaan media sosial yang 

problematik pada remaja. Sejalan dengan itu, tinjauan sistematis tentang mediasi orang 

tua pada penggunaan jejaring sosial menegaskan kebutuhan pendekatan yang tidak 

semata restriktif, tetapi menekankan pendampingan dan literasi keluarga agar anak 

mampu menilai risiko/manfaat serta membuat keputusan bermoral secara mandiri. Di 

tingkat operasional, penguatan kemitraan membutuhkan kanal komunikasi dua arah yang 

aman dan inklusif; adanya komunikasi sekolah dan keluarga melalui alat digital menyoroti 

bahwa pemanfaatan platform (email, pesan instan, aplikasi) efektif bila guru dibekali 

kompetensi komunikasi digital serta sekolah peka pada kesenjangan literasi teknologi 

keluarga (Urbina, Ferrer-Ribot, & Moral, 2025).  

          Pada level sekolah dan masyarakat, pembangunan “ekosistem lingkungan positif” 

berarti budaya sekolah harus memberi pengalaman moral yang berulang dan teramati 

(norma jujur, saling menghormati, kepedulian), sekaligus menyediakan dukungan sosial 

yang memperkuat daya lenting peserta didik ketika berhadapan dengan tekanan sosial 

x
x
x


                                                                         

 

  Page 633 of 635 

(termasuk tekanan tren digital). Riset menunjukkan iklim sekolah yang positif berkorelasi 

dengan perilaku prososial, dengan dukungan sosial yang dirasakan dan resiliensi berperan 

sebagai jalur mediasi yang menjelaskan bagaimana lingkungan sekolah membentuk 

kecenderungan moral-prososial remaja. Dalam konteks praktik di sekolah dasar berbasis 

nilai (termasuk sekolah Islam), pola kemitraan yang konkret rapat rutin, sesi parenting, 

home visit, pemanfaatan media sosial untuk informasi, hingga instrumen pemantauan 

harian dilaporkan sebagai mekanisme yang membantu menyambungkan ekspektasi 

perilaku antara sekolah dan rumah. Sehingga “masyarakat” tidak hanya dipahami sebagai 

latar, tetapi sebagai sumber modal sosial (komite, tokoh lokal, komunitas praktik) yang 

memperluas konsistensi norma dan menyediakan contoh nyata (role model) bagi peserta 

didik (Fauzan, Ulfatin, Arifin, Sobri, & Imamuddin, 2025). Adapun sinergi evaluasi paling 

kuat yaitu apabila memadukan: (1) bukti observasi guru di sekolah, (2) catatan 

pendampingan orang tua di rumah, dan (3) refleksi diri peserta didik, sehingga akhlak 

diperlakukan sebagai praktik hidup yang teramati bukan sekadar capaian ujian. 

 

Kesimpulan 

Pendidikan akhlak di era digital memerlukan rekonstruksi peran guru PAI dari 

penyampai materi menjadi arsitek nilai yang merancang pengalaman belajar dialogis 

dan reflektif, personal, dan berorientasi internalisasi, sehingga nilai agama benar-

benar membentuk cara berpikir serta keputusan siswa dalam menghadapi realitas 

digital. Penguatan moral tidak dapat dilepaskan dari pembangunan “benteng akhlak” 

yang memadukan literasi digital berbasis wahyu (tabayyun), etika komunikasi, dan 

resiliensi moral untuk menahan hoaks, cyberbullying, serta tren negatif yang viral. 

Pada saat yang sama, teknologi perlu diintegrasikan secara pedagogis melalui digital 

storytelling, kolaborasi kreatif di media sosial, dan monitoring berbasis kepercayaan 

(muraqabah) untuk memperkuat pengalaman moral, bukan sekadar memodernkan 

media ajar. Akhirnya, keberhasilan konstruksi moralitas menuntut sinergi arsitektural 

sekolah, keluarga, dan masyarakat agar norma dan evaluasi karakter konsisten lintas 

ruang (sekolah, rumah dan komunitas), dengan penilaian yang menekankan 

perubahan perilaku nyata, bukan hanya penguasaan kognitif. 

 

Daftar Pustaka 

Akhnaf, A. F., Nurmayanti, A. A., Kusuma, E., Syahda, M. A., Febriandini, T., 
Chasyavera, F. A., & Qudsyi, H. (2024). Counting Blessing Activity in Managing 
Psychological Well-Being for University Students. Psikis : Jurnal Psikologi 
Islami, 10(1 SE-Articles), 27–34. https://doi.org/10.19109/psikis.v10i1.19063 

Arifin. (2020). Pendidikan Islam di Era Milenial: Tantangan dan Peluang. Prenada 
Media Group. 

Cholili, A. H., K, M. N. Y., Amelia, N., Paputungan, R., Mahbubi, A. R., & Mubarak, A. S. 
(2025). Correlation Between Muraqabah and Self-control in Students Using 
Social Media. KnE Socual Scienses, Vol. 10 (No. 25), 441–449. 
https://doi.org/10.18502/kss.v10i25.19919 

Fathoni, A. R., & Muhammad Fahmi, F. R. (2024). Peran Guru PAI dalam Membentuk 
Karakter Religius Peserta didik di Era Digital. Jurnal PAI: Jurnal Kajian 
Pendidikan Agama Islam, Vol. 3 (No. 2), 44–58. 
https://doi.org/https://doi.org/10.33507/pai.v3i2.2492 

Fauzan, F., Ulfatin, N., Arifin, I., Sobri, A. Y., & Imamuddin, I. (2025). School and 
Parents Partnership in Improving Student Achievement at Primary School (SD) 
Plus Muhammadiyah 1 Waru Pamekasan. Edukasia : Jurnal Penelitian 
Pendidikan Islam, Vol. 20 (No. 1), 197. 

x


                                                                         

 

  Page 634 of 635 

https://doi.org/10.21043/edukasia.v20i1.31971 

Haidar, G. A., & Maulani, H. (2025). Peran Guru Pendidikan Agama Islam Dalam 
Membina Karakter Siswa di Era Digital. IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 
3(No. 3), 234–241. 

Hefni. (2020). Dinamika Pendidikan Islam di Era Milenial. Prenada Media Grup. 

Huang,  Guanxiong, Jia,  Wufan, & Yu,  Wenting. (2024). Media Literacy Interventions 
Improve Resilience to Misinformation: A Meta-Analytic Investigation of Overall 
Effect and Moderating Factors. Communication Research, 
00936502241288103. https://doi.org/10.1177/00936502241288103 

Khoiriyah, M. (2024). Peran Guru PAI dalam Membangun Akhlak Mulia Siswa pada 
Era Digital. JOIES: Journal of Islamic Education Studies, Vol. 9(No. 2), 230–
247. 

Kurnaz, M. F., & Koçtürk, N. (2025). Addressing cyberbullying in adolescents: A 
comprehensive meta-analytic evaluation of intervention programs. Aggression 
and Violent Behavior, Vol. 84, 102081. 
https://doi.org/https://doi.org/10.1016/j.avb.2025.102081 

Liu, J., Han, Z., Ma, X., & Xin, R. (2023). Moral disengagement and cyberbullying 
perpetration among adolescents: The moderating role of empathy. Children and 
Youth Services Review, Vol. 155, 107178. 
https://doi.org/https://doi.org/10.1016/j.childyouth.2023.107178 

Losi, R. V., Tasril, V., & Widya, R. (2022). Digital Storytelling in Islamic-Based Content 
as a Media to Promote English as Foreign Language to Young Islamic Learners. 
Proceeding International Seminar of Islamic Studies. Proceeding International 
Seminar on Islamic Studies, Vol. 3. 
https://doi.org/https://doi.org/10.3059/insis.v3i1.9657.g6833 

Lv, X., Yan, R., & Wang, S. (2025). The relationship between family-school-community 
collaboration and students’ academic achievement: A Moderated Mediation 
Model. International Journal of Educational Research, 134, 102774. 
https://doi.org/https://doi.org/10.1016/j.ijer.2025.102774 

Maisy Apriliany Wilanda, Irma Nur Rahmawati, Primayeni, S., & Sari, H. P. (2025). 
Membangun Karakter Islami di Era Digital: Tantangan dan Solusi. Jurnal 
QOSIM: Jurnal Pendidikan Sosial & Humaniora, Vol. 3(No. 2), 567–573. 
https://doi.org/10.61104/jq.v3i2.940 

Marselina, S., Prananda, G., Judijanto, L., Fauzi, M. S., Hendra, M., Tinggi, S., … 
Kerinci, A. (2025). The Evolution of the Teacher’s Role in the Technology Era: A 
Literature Study on the Adaptation of Teaching in the Development of the 
Digital Age. The Future of Education Journal, Vol. 4 (No. 3), 732–737. 
Retrieved from https://journal.tofedu.or.id/index.php/journal/index 

Marsinun, R., & Riswanto, D. (2020). Perilaku Cyberbullying Remaja di Media Sosial 
Youth Cyberbullying Behavior in Social Media. Jurnal Magister Psikologi UMA, 
Vol. 12 (No. 2), 2502–4590. 
https://doi.org/https://doi.org/10.31289/analitika.v12i2.3704 

Nurapipah, A., Anshorullah, I. L., & Rahmani, N. Q. (2024). Pergeseran Peran Guru 
dan Dinamika Sumber Belajar di Era Digital. Cendekia Pendidikan, Vol. 17 (No. 
1), 50–54. 

Nurhabibah, S., Sari, H. P., & Fatimah, S. (2025). Pendidikan Karakter di Era Digital : 
Tantangan dan Strategi dalam Membentuk Generasi Berakhlak Mulia sumber 
informasi . Namun , fenomena ini juga memunculkan tantangan baru , yakni 
pengaruh. Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Agama Islam, Vol. 3 (No. 3), 
194–196. Retrieved from https://doi.org/10.61132/jmpai.v3i3.1099 

Rachman, A., Saumantri, T., & Hidayatulloh, T. (2025). Transformation of religious 
authority in the digital era: A post-normal times analysis by Ziauddin Sardar on 
the phenomenon of social media da’wah. Jurnal Ilmu Dakwah, 45(1 SE-



                                                                         

 

  Page 635 of 635 

Articles), 107–122. https://doi.org/10.21580/jid.v45.1.25644 

Repi, P. A., Radhinal Abdullah, & Halimah. (2021). Kurikulum Merdeka: Peran Guru 
PAI dalam Membentuk Karakter Siswa di Era Digital. Jurnal Reflektika, Vol. 13 
(No. 1), h.96-126. 

Reza, I. F. (2021). Counteracting Hoax in Social Media Through Tabayyun By Islamic 
Student Community. Ta’dib, Vol. 24 (No. 2), 269–280. 
https://doi.org/10.31958/jt.v24i2.4740 

Saggaf, M. I., Arif, M. W., Habibie, M., & Atqiya, K. (2021). Prinsip Komunikasi Islam 
Sebagai Etika Bermedia Sosial. Journal of Communication Studies, Vol. 1 (No. 
1), 15–29. https://doi.org/10.37680/jcs.v1i01.698 

Urbina, S., Ferrer-Ribot, M., & Moral, S. V. (2025). School-Family Communication in 
Early Childhood Education Through Digital Tools. International Journal of 
Early Childhood, Vol. 57(No. 3), 755–772. https://doi.org/10.1007/s13158-025-
00419-3 

 


