
                                                                         

 

 
 

Page 1058 of 1070 

 

 

 

 

 

 

 

Original Article 

 

Mubazir dalam Tafsir dan Praktik Sosial: Studi Living Quran pada 
Fenomena Food Waste Saat Resepsi Pernikahan 
 

Muh. Mukhlish Abidin 🖂, Umi Farihah Arif2 

1STAI Syubbanul Wathon 
2Universitas Diponegoro 

Korespondensi Email: nihaie20@yahoo.com🖂 
 

Abstrak:  
The phenomenon of food waste at wedding receptions is a common 
social practice. This practice is interesting to study because it directly 
contradicts the Quranic prohibition against wasteful behavior and israf. 
This article aims to analyze how verses about wasteful behavior are 
understood, negotiated, and presented in the social practices of society 
at wedding receptions. This research uses a qualitative method with a 
living Quran approach through participatory observation and in-depth 
interviews with invited guests, reception organizers, and community 
leaders. The results show that society recognizes the prohibition on 
wasteful behavior, but specifically at wedding receptions, this 
understanding is negotiated with ethics, social norms, and the logic of 
abundance and consumer hedonism. From a living Quran perspective, 
this phenomenon demonstrates that the Quran lives in the public 
consciousness contextually and partially, not always in the form of 
textual adherence. This article contributes to the development of social 
interpretation studies by emphasizing the importance of contextual 
reading of Quranic consumption ethics in the cultural practices of 
contemporary Muslim communities. 
Kata Kunci: wasteful, food waste, wedding reception, living Quran 

 
 

Pendahuluan  

Sudah menjadi tradisi sosial, jamuan makan dan hidangan merupakan bagian 

penting dalam rangkaian resepsi pernikahan. Suguhan makanan ini berfungsi sebagai 

bentuk syukur atas sebuah perayaan. Di sisi lain, jamuan makan ini juga menjadi simbol 

penghormatan kepada tamu undangan dan citra status sosial keluarga penyelenggara 

acara. Namun, di balik kemeriahan pesta pernikahan yang digelar, muncul fenomena 

food waste yaitu praktik menyisakan porsi makanan oleh tamu undangan saat 

menikmati jamuan hingga berakhir terbuang menjadi sampah. Hal ini dilaporkan 

sejumlah media yang memberitakan banyaknya sisa-sisa makanan yang terbuang sia-sia 

dikarenakan para tamu udangan tidak menghabiskan makanan resepsi pernikahan. 

Mirisnya, sekitar 40-50 persen makanan di piring tamu masih tersisa dan berakhir ke 

tempat sampah (Fitria, 2025). 

e-ISSN: 2775-5037 

p-ISSN: 2614-3917 

O
ri

g
in

al
 A

rt
ic

le
 

O
ri

g
in

al
 A

rt
ic

le
 

 

Submited 

Revised 

Acceptance 

Publish Online 

: 1 January 2026 

: 7 January 2026 

: 29 January 2026 

: 31 January 2026 

x


                                                                         

 

 
 

Page 1059 of 1070 

Menurut Rahmadini (n.d.), fenomena sosial ini tampak remeh, namun nyatanya 

memberikan dampak pada keberlanjutan lingkungan karena food waste bisa berakibat 

rusaknya bumi. Oleh karenanya, sampah makanan ini menjadi isu yang menarik 

perhatian para ahli. Sudah banyak kajian lintas disiplin ilmu terkait perilaku food waste 

yang ternyata tidak sepenuhnya ditentukan oleh faktor individual saja, namun juga 

dipengaruhi oleh norma sosial dan budaya. Contohnya, penelitian yang dilakukan oleh 

Prasetyo (2019). Menurutnya, salah satu potensi besar terjadinya perilaku food waste 

berlangsung di acara pesta pernikahan. Berdasarkan wawancara dengan menggunakan 

konstruk theory of planned behavior, dia menemukan beberapa faktor yang 

mempengaruhi individu berperilaku food waste yaitu sikap terhadap perilaku food 

waste, norma subjektif, dan kontrol perilaku yang dipersepsikan. Hasil deskriptif dari 

studi ini menunjukkan bahwa terdapat factor internal dan eksternal dari individu 

terhadap pertilaku food waste di resepsi pernikahan. 

Penelitian lain dilakukan oleh Salahuddin dan Hasan (2021) tentang Waste at 

Wedding Party, sebuah fenomena yang terjadi di komunitas Gampong, Meunasah Baro, 

Kecamatan Seulimeum, Kabupaten Aceh Besar. Salah satu pemborosan yang terjadi 

adalah penyajian makanan yang berlebihan oleh penyelenggara persta pernikahan 

sehingga setelah acara selesai masih banyak sisa makanan yang akhirnya tidak bisa 

dikonsumsi lagi dan harus dibuang. Selain itu, perilaku tamu undangan yang mengambil 

banyak makanan namun tidak dihabiskan. Perayaan pernikahan yang sangat berlebihan 

dan menjadikan banyak pemborosan ini selain bertujuan menghormati tamu, juga 

merupakan tradisi warisan nenek moyang yang masih dilestarikan. Sehingga bisa 

disimpulkan bahwa perilaku food waste ini dipengaruhi adat dan budaya yang sudah 

berlangsung sejak dulu. 

Sementara pada masyarakat Jawa, Yusrifa (2022) telah mengkaji tentang etika 

makan “pekewuh” pada saat menghadiri hajatan pernikahan. Budaya pekewuh 

merupakan sebagian nilai yang dijunjung tinggi, salah satu wujudnya berupa pantangan 

untuk menghabiskan sajian makanan yang diberikan saat bertamu di resepsi 

pernikahan. Di sisi lain, fenomena ini memiliki implikasi terhadap peningkatan 

kuantitas food waste atau sampah makanan. Dalam penelitian yang menggunakan 

pendekatan hermeneutika filisofis dan teori ketahanan pangan sebagai pisau analisis 

tersebut, Yusrifa menjelaskan bahwa budaya “pekewuh” atau rasa sungkan ini masih 

lestari hingga saat ini. Kendati etika makan ini menimbulkan konsekuensi meningkatnya 

sampah makanan, ternyata ditemukan adanya sebuah usaha oleh masyarakat Jawa 

untuk melakukan pengolahan kembali sisa makanan sehingga tidak banyak makanan 

yang terbuang sia-sia. Misalnya dengan mengolah sisa nasi menjadi gendar dan karak 

(kerupuk nasi), dan mengolah limbah sisa makanan lainnya menjadi tambahan pakan 

ternak atau dimanfaatkan menjadi kompos. 

Persoalan food waste di Indonesia ini semakin genting dikarenakan terjadinya 

peningkatan jumlah limbah sampah makanan setiap tahunnya. Berdasarkan laporan 

kajian Food Loss and Waste di Indonesia dari Kementerian Perencanaan Pembangunan 

Nasional/Bappenas (2021), persentase timbulan food waste selama 20 tahun cenderung 

naik, dari 39 persen di tahun 2000 meningkat menjadi 55 persen di tahun 2019, dengan 

titik kehilangan kritis akibat timbulan food waste sebesar 5-19 juta ton per tahun. 

Berdasarkan United Nations Environment Programme (UNEP) melalui laporan Food 

Waste Index Report (2024), sampah yang dihasilkan per tahun sebanyak 14,73 juta ton. 

Sedangkan data dari Sistem Informasi Pengolahan Sampah Nasional (SIPSN) 

menunjukkan dari total 34,21 juta ton timbulan sampah pada 2024, sampah sisa 

x
x
x


                                                                         

 

 
 

Page 1060 of 1070 

makanan menyumbang 39,25 persen. Menurut Badan Pangan Nasional, limbah 

makanan yang dihasilkan ini seharusnya bisa menghidupi 29-47 persen populasi rakyat 

Indonesia (Rahmadini, n.d.). 

Handoyo dan Asri (2023) melalui Kajian Tentang Food Loss Dan Food Waste: 

Kondisi, Dampak, dan Solusinya telah mengenalkan kepada masyarakat luas tentang 

dampak yang serius akibat sampah makanan yang menimbulkan kerugian di berbagai 

sektor di antaranya lingkungan, ekonomi, dan sosial. Menurutnya, para pemangku 

kepentingan (pemerintah, industry, dan masyarakat) harus bekerjasama menjalankan 

kebijakan dan perubahan budaya untuk mengurangi pertumbuhan limbah makanan di 

semua lini. Sedangkan Nizmi et al. (2022) telah mengkaji tentang keterkaitan food 

waste dalam keberlanjutan konsumsi dan produksi dengan landasan tiga pilar 

sustainability yaitu pilar ekonomi, masyarakat dan lingkungan. Dalam penelitian 

tersebut ditemukan bahwa menimimalisir food waste berkontribusi besar terhadap 

keamanan pangan sehingga keberlangsungan konsumsi dan produksi tetap terjaga. 

Sementara Suryana et al. (2023) telah melakukan evaluasi kebijakan penanganan 

pemborosan pangan di dunia dan memberikan rekomendasi kebijakan penanganan 

pemborosan pangan di Indonesia. Dalam penelitian tersebut juga diberikan beberapa 

alternatif kebijakan yang diformulasikan untuk mencari rekomendasi kebijakan yang 

menguntungkan dengan biaya implementasi kebijakan yang terjangkau di Indonesia. 

Dari kacamata agama, food waste termasuk pada perilaku mubazir dan 

dipandang sebagai sebuah pelanggaran terhadap prinsip-prinsip moral agama yang 

tertuang dalam Al-Qur’an. Secara eksplisit, larangan terhadap perilaku mubazir 

disebutkan dalam Surat Al-Isra’ ayat 26-27. Realita di Indonesia, di mana masih banyak 

masyarakat yang melakukan pemborosan makanan dengan menyisakan atau 

membuang-buang makanan menjadi alasan Enghariano melakukan penelitian tentang 

fenomena yang terjadi dengan memaparkan interpretasi Wahbah Az-Zuhaili terkait 

makna mubazir, penyebab sikap mubazir, ancaman terhadap pelaku mubazir, dan solusi 

menghilangkan sikap mubazir (Enghariano, 2022). 

Perilaku mubazir, dalam pembahasan agama Islam yang berlandaskan Al-Quran 

kerap kali disandingkan dengan kata israf (berlebih-lebihan) yang juga dilarang. Fauzi 

(2024) telah meneliti tentang konsep mubazir dan israf yang dikaitkan dalam 

penggunaan sumber daya (makanan, uang, air, dan energi) yang bertentangan dengan 

prinsip moderasi (i’tidal) yang diajarkan Islam. Izzaturrahim et al. (2020) juga 

melakukan penelitian tentang larangan tabdzir pada Surah Al-Isra’ 26-27, implikasinya 

terhadap upaya menghindari perilaku tabdzir. 

Berdasarkan literatur yang sudah ada, sejumlah penelitian sebelumnya mengkaji 

fenomena food waste dari berbagai sudut pandang seperti lingkungan, ekonomi, dan 

perilaku konsumen. Studi-studi tersebut menempatkan food waste sebagai perilaku 

individu yang merupakan dampak dari lemahnya kesadaran ekologis serta persoalan 

manajerial di setiap lini dari pemerintah, industry maupun masyarakat. Beberapa 

penelitian juga menyoroti peran norma sosial, budaya, serta etika dalam mendorong 

praktik menyisakan makanan pada acara-acara sosial, termasuk pesta pernikahan. 

Di sisi lain, kajian keislaman tentang mubazir cenderung bersifat normative 

tekstual dengan fokus penelitian pada penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an maupun hadits 

yang melarang tabzir dan israf. Penelitian di bidang tafsir kebanyakan berhenti pada 

penjelasan makna konseptual mubazir, implikasi moral, serta relevansinya dengan etika 

konsumsi secara umum tanpa mengaitkan secara langsung dengan praktik sosial yang 

terjadi di masyarakat seperti pada fenomena food waste pada pesta pernikahan. 

x
x
x
x
x
x
x


                                                                         

 

 
 

Page 1061 of 1070 

Sementara, pada fenomena perilaku food waste di acara resepsi pernikahan 

terjadi ketegangan antara norma sosial budaya dan nilai-nilai keagamaan yang saling 

bertentangan. Berdasarkan latar belakang inilah, peneliti merasa perlu mengalanisis 

lebih dalam tentang hubungan antara pemahaman ajaran tentang mubazir dalam Al-

Qur’an dan praktik sosial masyarakat yang menyisakan makanan saat jamuan resepsi 

pernikahan, melalui pendekatan living Qur’an. 

Penelitian ini bertujuan untuk menjawab bagaimana masyarakat 

mengkonstektualisasikan ajaran agama terkait pemborosan makanan pada saat pesta 

pernikahan, terutama ketika ajaran tersebut berhadapan dengan nilai budaya lokal 

seperti menghormati orang lain, pekewuh (sungkan), dan gengsi sosial. Penggunaan 

pendekatan living Qur’an, di mana Al-Qur’an dilihat sebagai teks hidup yang ditafsirkan 

dan dihadirkan dalam praktik budaya sehari-hari, memungkinkan pemahaman yang 

lebih kaya terhadap proses negosiasi nilai agama dan budaya dalam masyarakat 

kontemporer. 

 

Metode 

            Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan paradigma interpretif yang 

disepadankan dengan pendekatan kualitatif yang umumnya digunakan oleh ilmu-ilmu 

sosial dan humaniora (Rahardjo. 2018). Hal ini sebagai upaya penulis untuk memahami 

makna dibalik praktik sosial masyarakat terkait fenomena menyisakan makanan dalam 

jamuan resepsi pernikahan serta relasinya terhadap ajaran normative Al Qur’an yang 

melarang perilaku mubazir.  

Secara metodologis, penelitian ini mengadopsi pendekatan living Qur’an yang 

memandang Al-Qur’an bukan hanya sebagai teks normative namun juga sebagai 

fenomena yang hidup dalam masyarakat sebagai respons terhadap interaksinya dengan 

Al-Qur’an (Ahimsa-Putra, 2012). Respon tersebut bisa berupa bagaimana masyarakat 

menafsirkan ayat-ayat dalam Al-Qur’an, menerapkan ajaran moralnya, dan membaca 

serta melafalkannya (Zaman, 2023). Dengan pendekatan living Qur’an memungkinkan 

peneliti membaca proses negosiasi antara nilai yang terkadung dalam Al- Qur’an dan 

norma budaya local yang mempengaruhi perilaku masayarakat dalam mengkonsumsi 

makanan dan menyisakannya saat menyantap jamuan di pesta pernikahan. 

Dalam penelitian living Qur’an, data primer diperoleh dengan melakukan 

observasi langsung, wawancara mendalam, serta dokumentasi terhadap fenomena sosial 

yang berkaitan dengan kehadiran dan peran Al-Qur’an di dalam kehidupan masyarakat 

(Nur Hidayah et al., 2025). 

Observasi dilakukan dengan mengamati secara langsung di pola konsumsi dan 

praktik food waste di beberapa acara resepsi pernikahan di Jawa Tengah, serta respons 

sosial terhadap perilaku tersebut. Menurut Junaedi, dalam ranah penelitian living 

Qur’an, ovservasi memiliki peran yang sangat penting karena memberikan gambaran 

situasi riil yang terjadi di lapangan (Junaedi, 2015). Sementara wawancara mendalam 

dilakukan dengan tanya jawab kepada tamu undangan, penyelenggara resepsi, dan 

tokoh agama setempat dengan tujuan menggali pemahaman mereka tentang adab 

makan, konsep mubazir, dan pengaruh nilai agama dan budaya dalam praktik food 

waste. Pengumpulan data melalui wawancara menjadi hal mutlak yang dibutuhkan 

dalam penelitian living Quran untuk mengetahui fenomena interaksi masyarakat 

dengan Al-Qur’an (Junaedi, 2015). Sedangkan data sekunder dalam penelitian ini 

diperoleh dari beberapa literatur yang relevan dengan tema penelitian seperti tafsir 

klasik dan kontemporer tentang mubazir, artikel jurnal tentang etika konsumsi dan food 

x
x
x
x
x
x


                                                                         

 

 
 

Page 1062 of 1070 

waste serta dokumen pendukung lainnya. 

Setelah data terkumpul, peneliti melakukan analisis dengan mereduksi dan 

mengelompokkan data yang diperolah dari wawancara, observasi, dan dokumentasi 

berdasarkan tema utama seperti pemahaman mubazir, etika konsumsi dan pengaruh 

sosial budaya terhadap perilaku food waste yang kemudian dikaitkan dengan penafsiran 

ayat mubazir dalam Al-Qur’an serta bagaimana masyarakat memahami, menafsirkan, 

dan mempraktikkannya dalam kehidupan sehari-hari (Rahmani et al., 2025). 

Untuk menguji keabsahan data, penelitian ini menerapkan triangulasi (sumber, 

metode, teori) dengan membandingkan hasil observasi, wawancara, dan dokumentasi. 

Selain itu dilakukan juga member checking (konfirmasi temuan kepada partisipan). 

Seluruh proses penelitian dilaksanakan dengan memperhatikan prinsip etika penelitian 

sosial, termasuk persetujuan informan dan kerahasiaan identitas partisipan. 

 

             Hasil Penelitian 

Praktik Food Waste dalam Resepsi Pernikahan 
Berdasarkan hasil observasi lapangan, peneliti melihat adanya fenomena food 

waste yang terjadi di acara resepsi pernikahan merupakan pola perilaku yang 
berlangsung secara berulang dan relative seragam. Pada beberapa acara pesta 
pernikahan yang diamati, sebagian besar tamu undangan melakukan praktik 
menyisakan makanan di piring mereka. Praktik food waste ini terjadi pada resepsi 
pernikahan baik yang menggunakan penyuguhan makanan dengan cara prasmanan 
(mengambil sendiri) maupun piring terbang (menerima makanan sudah tersaji di 
piring). Sisa makanan tersebut dapat berupa nasi, lauk, maupun makanan 
pendamping yang dibiarkan di meja makan dan pada akhirnya dibuang setelah 
selesai acara. Kemudian, setelah menindaklanjuti observasi, peneliti melakukan 
wawancara mendalam kepada beberapa partisipan dan menemukan beberapa faktor 
penyebab praktik food waste di acara resepsi pernikahan sebagai berikut: 

 
1. Etika dan Norma Sosial 

Pada acara prasmanan, banyak tamu undangan dengan sengaja mengambil 
banyak makanan dari berbagai menu yang tersaji namun pada akhirnya tidak mampu 
atau tidak mau menghabiskan semua makanan yang telah diambil. Sedangkan pada 
acara pernikahan dengan sajian piring terbang, porsi makanan sudah disuguhkan 
dengan perkiraan yang tidak terlalu sedikit juga tidak terlalu banyak, namun realitas 
yang terjadi masih banyak tamu undangan yang tidak menghabiskannya. Meski 
demikian, pada faktanya fenomena ini tidak menimbulkan sanksi sosial, baik dari 
sesama tamu undangan maupun pihak penyelenggara acara sehingga secara implisit 
diterima sebagai praktik yang wajar. Bahkan, secara sosial, tindakan menyisakan 
makanan ini dipersepsikan sebagai bagian dari adab dan etika bertamu, bukan 
pemborosan. 

“Saya memang biasanya tak sisakan sedikit kalau disuguhi makan (nasi). Ya, 
memang pantasnya begitu. Yang lain juga gitu.” (R, perempuan, 30 tahun, di 
Klaten). 
“Yang saya lihat, kebanyakan memang pada disisakan sedikit. Kalau model 
wong Jowo, katanya nggak patut kalau makannya sampai habis di acara 
njagong (nikahan).” (M, 45 tahun perempuan, di Solo).  
“Kalau jaman simbah dulu, saya diajari untuk menyisakan sedikit makanan 
kalau makan di tempat orang lain, misalnya pas acara nikahan.” (K, 
perempuan, 41 tahun di Klaten). 
Menghabiskan makanan sampai piring bersih ketika menikmati jamuan di 

resepsi pernikahan sering kali diartikan dengan sikap kurang etis, rakus, atau tidak 
tahu diri. Dalam hal ini, perilaku food waste justeru berfungsi sebagai simbol 
pengendalian diri dan penghormatan terhadap tuan rumah. Sehingga, perilaku 

x


                                                                         

 

 
 

Page 1063 of 1070 

konsumsi dalam acara pesta pernikahan tidak semata dipengaruhi faktor kebutuhan 
biologis tetapi juga norma sosial yang mengatur kepantasan dan citra diri di ruang 
publik. Norma sosial ini ternyata menjadi tradisi budaya dari para pendahulu yang 
masih dijaga dan dilestarikan. Praktik menyisakan makanan di acara pernikahan 
menjadi norma sosial yang disepakati oleh masyarakat generasi sebelumnya dan 
kemudian diajarkan kepada generasi selanjutnya. 

“Pekewuh (sungkan) kalau makan makanan sampai habis. Nanti dikira 
kemaruk (rakus).” (S, perempuan 52 tahun, di Klaten). 
Frasa ewuh pekewuh dalam tradisi Jawa menandakan pekerti dari kebiasaan 

lingkungan dan digunakan secara turun-temurun, sematar-mata untuk mendidik 
anak bersikap sopan dan santun. Selain sikap, budaya ewuh pekewuh ini juga 
mengedepankan rasa atau perasaan tidak enak. Menurut Yusrifa, bagi masyarakat 
Jawa tradisional, “rasa” memiliki tempat yang penting dan perannya sangat besar 
dalam kehidupan. Rasa diidentikkan dengan akal budi dan etika luhur seseorang 
dalam menyikapi hal yang berada di sekitar (Yusrifa, 2022). Eksistensi 
rasa/rumangsa menjadi alat untuk mengatur orang Jawa di lingkungan sosial dan 
berkaitan erat dengan dimensi psikososial yang melampaui wilayah personal. Rasa 
ewuh pekewuh ini mengedepankan penilaian orang lain terhadap pribadi seseorang. 
Sehingga, budaya ini masih dijaga sebagai bentuk kehati-hatian agar seorang 
individu mendapatkan nilai yang baik dimata masyarakat. 

“Di sini saya pendatang. Saat menghadiri undangan pernikahan, di situ saya 
menghabiskan makanan sampai bersih seperti ketika saya di Kudus dulu. 
Ternyata banyak orang di sebelah saya makanannya disisakan. Dan, 
sepertinya saya dipandang aneh.” (F, 36 tahun, perempuan di Klaten). 
“Makan tidak dihabiskan sudah menjadi hal umum di sini. Supaya tidak 
dirasani oleh tetangga. Sering kali ada obrolan yang membicarakan si A pas 
datang ke resepsi nikahan si B makannya sampai bersih seperti tidak pernah 
makan enak, kemudian yang lain menimpali mumpung gratisan. Karena tidak 
mau dicap seperti itu, akhirnya terbentuklah mindset seperti itu.” (D, 39 
tahun, perempuan, di Solo). 
Hasil penelitian ini sejalan dengan temuan Prasetyo yang menjelaskan bahwa 

perilaku food waste pada pesta pernikahan, salah satunya disebabkan oleh faktor 
norma subjektif. Norma subjektif mengacu pada tekanan sosial yang dirasakan oleh 
individu untuk melakukan atau tidak melakukan sebuah perilaku. Hal ini 
berhubungan dengan keyakinan bahwa orang lain menjadi faktor yang berperan 
penting dalam mendorong atau menghambat seorang individu untuk melaksanakan 
sesuatu. Menurut Prasetyo, seseorang akan melakukan sebuah perilaku jika 
termotivasi orang lain yang menyetujuinya untuk melakukan tindakan tersebut 
(Prasetyo, 2019). 

 
2. Rasa Keberlimpahan 

Selain faktor etika dan norma sosial yang terbentuk dari budaya, perilaku food 
waste juga berkaitan dengan rasa keberlimpahan dalam penyelenggaraan resepsi 
pernikahan. Pada umumnya, keluarga penyelenggara pesta pernikahan menyediakan 
makanan dalam jumlah besar seabagi bentuk penghormatan kepada tamu dan 
penanda sosial. Ketika suguhan pada pesta tersebut berupa makanan beraneka 
ragam dan jumlahnya berlimpah ruah, maka muncul penilaian bahwa keluarga 
penyelenggara adalah orang yang berada dan tingkat sosialnya kelas atas. 
Sebagaimana temuan Salahuddin dan Hasan yang memaparkan adanya fenomena 
kemeriahan dan kebelimpahan sajian pada acara resepsi pernikahan merupakan 
sebuah adat yang dipatuhi masyarakat dengan tujuan memuliakan tamu, bahkan jika 
hal itu harus menimbulkan konsekuensi berupa digadaikannya harta benda hingga 
berhutang kepada pihak lain (Salahuddin & Hasan, 2021). 

Keberlimpahan di pesta pernikahan dalam bentuk makanan ini menimbulkan 
persepsi bagi sebagian tamu undangan bahwa makanan tidak akan habis sehingga 

x
x
x


                                                                         

 

 
 

Page 1064 of 1070 

tamu tidak merasa memiliki tanggung jawa moral untuk menghabiskan porsi yang 
diambil sendiri atau yang disuguhkan. Dalam situasi tersebut, sisa makanan 
dipandang sebagai implikasi wajar dari kemeriahan perayaan, bukan sebagai 
persoalan etis.  

“Kalau di daerahku (Pati) hampir sama dengan Solo. Saat makan di acara 
resepsi umumnya disisakan sedikit terus sendoknya di balik. Selain biar 
terlihat priyayi juga dikarenakan suguhannya banyak sekali. Selain diberikan 
jamuan piring terbang, di masing-masing meja juga disediakan berbagai 
minuman dan makanan (camilan). Ditambah lagi, ketika pulang nanti 
dibawakan nasi berkat yang porsinya banyak dan isinya bermacam-macam.” 
(T, 47 tahun, perempuan di Pati). 
“Lah sajiannya banyak dengan model prasmanan, ya diincip semuanya kalau 
bisa. Lebih ke penasaran sama menunya sih. Tapi yaitu, seringnya nanti tidak 
habis karena ambilnya kebanyakan.” (N, 55 tahun, perempuan di Semarang). 
“Menu prasmanan banyak, penasaran sama rasa masakannya. Eh ternyata 
rasanya biasa aja atau malah tidak enak. Jadi saya sisakan yang tidak cocok 
dengan lidah.” (FN, 33 tahun, perempuan di Jepara). 
Rasa keberlimpahan ini menjadikan pola pikir dan pola hidup dalam 

masyarakat berubah. Mengonsumsi suatu barang produksi tidak lagi dilihat sebagai 
upaya pemenuhan kebutuhan (needs) namun lebih kepada pemenuhan hasrat atau 
keinginan (desire) (Putra, 2018). Dalam konteks ini, para tamu undangan mengambil 
makanan pada pesta pernikahan khususnya yang menyajikan makanan dengan cara 
prasmanan tidak dikarenakan untuk memenuhi kebutuhan biologis namun didorong 
rasa ingin mencicipi semua makanan yang lebih dominan. 

Keberlimpahan ini juga memicu timbulnya ideologi hedonistik pada seorang 
individu. Seseorang yang memikili gaya hidup hedonisme beranggapan bahwa 
kesenangan, kenikmatan dan kepuasan diri adalah tujuan utama hidup. Sebisa 
mungkin, dia melakukan segala cara untuk menyenangkan diri dan menghidarkan 
diri dari rasa sakit (Setianingsih, 2018). Individu yang memiliki pandangan 
hedonistik cenderung memaknai makanan bukan sesuatu yang berharga dan kurang 
memiliki concern terhadap konsekuensi negative dari perilaku membuang-buang 
makanan (Prasetyo, 2019). Dengan demikian, tamu undangan mengesampingkan 
rasa bersalah maupun dampak negative yang bisa diakibatkan oleh limbah makanan 
di resepsi pernikahan. Mereka lebih mengutamakan rasa puas terhadap pemenuhan 
hasrat untuk mencicipi semua menu yang disediakan. 

 
3. Interaksi Sosial dalam Resepsi Pernikahan 

Fenomena food waste pada resepsi pernikahan juga dipengaruhi oleh faktor 
interaksi sosial yang terjadi di dalam acara tersebut. Makanan hanya menjadi bagian 
kecil dari rangkaian acara yang digelar. Resepsi permikahan merupakan ruang sosial 
yang bersifat sementara, padat interaksi, dan berorientasi pada relasi sosial, tidak 
mutlak pada aktivitas makan itu sendiri. Dalam hal ini, makan bukan menjadi tujuan 
utama kehadiran tamu melainkan aktivitas sekunder yang berlangsung di sela-sela 
interaksi sosial. Di dalam resepsi pernikahan juga terdapat aktivitas interaksi sosial 
yang dibangun, yaitu hubungan timbal balik antara individu dengan individu, 
individu dengan kelompok, atau suatu kelompok dengan kelompok lainnya. Interaksi 
sosial ini akan terjadi jika terdapat kontak sosial dan komunikasi, serta adanya 
tujuan yang jelas antarpelaku (Yunita, 2025). 

Resepsi pernikahan seringkali menjadi ajang pertemuan antar individu 
maupun kelompok, baik ajang temu antar sanak keluarga yang jauh maupun reuni 
sesama tamu undangan yang kebetulan satu almamater, atau rekan kerja. Hal inilah 
yang menyebabkan terjadinya interaksi sosial di dalam acara resepsi pernikahan. 
Sehingga, tamu sering kali berpindah-pindah tempat, berbincang dengan banyak 
orang, atau terburu-buru mengikuti rangkaian acara. Kondisi ini lebih sering 
ditemukan pada acara resepsi standing party atau prasmanan yang ternyata 

x
x
x
x


                                                                         

 

 
 

Page 1065 of 1070 

memperkuat kecenderungan meninggalkan makanan yang belum habis. 
“Memang, undangan nikahan sering kali buat ajang kumpul-kumpul sama 
teman lama. Jadi kaya reuni. Lama tidak jumpa, pastinya pas ketemu pengen 
ngobrol banyak. Kadang lagi makan sedikit, dipanggil teman. Makanan 
ditinggal begitu saja di meja.” (N, 55 tahun, perempuan di Semarang). 
“Tergantung konsep acara resepsinya ya. Kalau yang modelan piring terbang 
seperti di Klaten, selama acara berlangsung kita tidak bisa berlalu-lalang 
seenaknya. Interaksi sama teman-teman biasanya nanti kalau acara selesai. 
Tapi kalau acaranya prasmanan, saya juga sering pindah tempat nyamperin 
teman yang kebetulan ketemu.” (F, 36 tahun, perempuan di Klaten). 
“Karena datangnya ke acara rombongan, malah jadi buru-buru makannya dan 
terpaksa harus ditinggal meski belum habis.” (FN, 33 tahun, perempuan di 
Jepara). 
Berdasarkan pengamatan dan hasil wawancara dari para partisipan, praktik 

food waste di acara resepsi pernikahan tidak selalu merupakan keputusan sadar, 
melainkan bagian dari dinamika sosial acara itu sendiri. Bagian dari Jawa Tengah, 
Solo dan Klaten termasuk wilayah yang masih berpegang teguh pada kentalnya 
budaya Jawa yang mengedepankan ewuh pekewuh sebagai wujud dari etika dan 
norma sosial yang sudah terbentuk sejak dulu. Berbeda dengan daerah lain seperti 
Semarang, Kudus, Jepara, Pati, perilaku food waste di acara resepsi pernikahan lebih 
banyak dipengaruhi oleh gaya hidup yang hedonistik dan aktivitas interaksi sosial 
yang berlangsung selama menghadiri undangan pernikahan. 

 
Pemahaman Masyarakat Tentang Mubazir 

Selama ini hampir seluruh informan mengatakan bahwa mubazir merupakan 
suatu perilaku yang dilarang dalam ajaran agama Islam. Pemahaman tersebut 
diperoleh dari pendidikan agama di sekolah, melalui pengajian, ceramah keagaman, 
dan wacana keislaman yang berkembang di ranah publik berdasarkan ayat-ayat yang 
melarang perbuatan mubazir seperti yang tertuang pada QS. Al- Isra’ ayat 26-27. 
Larangan mubazir ini juga dipahami sebagai perbuatan yang memiliki hubungan erat 
dengan perilaku berlebih-lebihan (israf) yang disebutkan secara eksplisit pada QS. 
Al-Isra’ ayat 31.  

Meski sebagian besar mengetahui tentang mubazir, namun berdasarkan 
fenomena yang berlangsung, pemahaman masyarakat tentang mubazir besifat 
normatif sekaligus kontekstual. Pemahaman normatif ini tidak selalu berbanding 
lurus dengan praktik sosial yang dijalani masyarakat Jawa. Khususnya dalam acara 
resepsi pernikahan, masyarakat cenderung membedakan makna mubazir dan 
perilaku mereka yang menyisakan makanan. Sebagian dari masyarakat berpersepsi 
bahwa mubazir merupakan tindakan yang disengaja membuang-buang makanan 
dengan niat meremehkan rezeki atau nikmat Allah. Sedangkan perilaku food waste 
yang terjadi di acara resepsi pernikahan dipandang sebagai suatu hal yang wajar 
karena seakan disepakati bersama, bahkan ada partisipan yang menganggap bahwa 
tindakan tersebut tidak termasuk kategori mubazir. 

“Saya tahu kalau memubazirkan barang maupun makanan itu dosa, dilarang 
Allah. Saya sering dengar di pengajian atau ceramah ustadz di televisi. Jadi 
sebenarnya ya tahu, kalau menyisakan makanan tidak boleh dalam Islam.” (S, 
52 tahun, perempuan di Klaten). 
“Kalau mubazir kan sengaja membuang makanan. Kalau di acara nikahan, 
kita makan tidak habis rasanya tidak niatan mubazir soalnya banyak 
temannya yang begitu.” (R, 30 tahun, perempuan di Klaten). 
“Saya tidak niatan membuang makanan. Hanya saja, kadang saya nggak 
doyan, nggak bisa dipaksakan. Ya mau gimana lagi.” (N, 55 tahun, perempuan 
di Semarang). 
“Kalau menurut saya tidak masuk kategori mubazir karena adatnya kan 
begitu.” (K, 41 tahun, perempuan di Klaten). 



                                                                         

 

 
 

Page 1066 of 1070 

Berdasarkan pernyataan-pernyataan tersebut menunjukkan adanya 
penyempitan makna mubazir pada kasus food waste di resepsi pernikahan dengan 
adanya niat atau tidak. Selain itu disebabkan lumrahnya perbuatan menyisakan 
makanan di acara resepsi yang dimaklumi secara umum oleh masyarakat yang 
berpegang teguh dengan budaya jawa sehingga tidak dikategorikan dalam mubazir. 

Selain itu, pemahaman masyarakat tentang mubazir juga dipengaruhi nilai 
kesopanan dan adab sosial. Dalam pandangan sebagian informan, menghabiskan 
suguhan makanan sampai bersih di acara resepsi justru berpotensi melanggar norma 
kesopanan. Perilaku menyisakan makanan dipahami sebagai strategi menjaga citra 
diri dan keharmonisan sosial. Dengan demikian, praktik konsumsi di ruang public 
tidak semata-mata ditentukan oleh kebutuhan biologis melainkan oleh norma 
simbolik dan ekspektasi sosial. Dalam kajian sosiologi Goffman, inilah yang disebut 
bahwa interaksi sosial seperti pertunjukan teater, di mana individu sebagai aktor 
mengelola kesan identitas sosial yang ingin ditampilkan kepada orang lain (Forsyth, 
2024). Sehingga, ketika individu berkespektasi dinilai menjadi manusia yang 
beradab, maka dia menerapkan etika makan dengan menyisakan makanan saat 
menghadiri pesta pernikahan. Pada konteks budaya Jawa, rasa pekewuh dan 
orientasi pada harmoni sosial berperan penting dalam membentuk etika makan di 
acara resepsi pernikahan (Yusrifa, 2022). 

“Sebenarnya banyak yang sadar kalau itu (menyisakan makanan) salah. Tapi 
mau bagimana? Daripada dinilai nggragas (rakus) seperti tidak pernah 
makan.” (D, 39 tahun, perempuan di Solo). 
“Saya kalau njagong (datang ke resepsi pernikahan) memang tidak saya 
habiskan. Tapi kalau makan di rumah selalu habis kok. Malu saja karena 
dilihat banyak orang, masak sampai bersih banget kaya orang kelaparan.” (R, 
30 tahun, perempuan di Klaten). 
“Saya tahu kalau itu mubazir. Tapi saya tetap menyisakannya sedikit untuk 
mengikuti aturan tidak tertulis yang seperti sudah disepakati.” (K, 41 tahun, 
perempuan di Klaten). 
Pemahaman masyarakat terhadap mubazir juga lebih banyak ditempatkan 

pada ranah moral personal dibandingkan ranah sosial-kolektif. Sebagian besar 
informan tidak mengaitkan sisa makanan di resepsi makanan dengan isu keadilan 
sosial, ketahanan pangan, atau dampak ekologis. Mubazir dipahami sebagai dosa 
individu kepada Tuhannya, bukan sebagai permasalahan struktual yang berdampak 
pada masyarakat luas. 

“Soal mubazir yang menjadi larangan dan tetap dijalani, itu jadi urusan 
masing-masing orang kepada Tuhan. Kalau sisa makanan di hajatan, itu 
urusan panitia nanti, bukan tamu.” (S, 52 tahun, perempuan di Klaten). 
“Saat tidak menghabiskan makanan di acara nikahan, saya tidak berpikir jauh 
kalau itu berdampak ke lingkungan sih.” (R, 30 tahun, perempuan di Klaten). 
 

Negosiasi Nilai Qur’ani dan Budaya Pekewuh di Resepsi Pernikahan 
Al-Quran secara eksplisit dalam ayat QS. Al- Isra’ ayat 26-27 dan ayat 31 

melarang mubazir dan israf sebagai perilaku tercela. Dalam ayat tersebut, Allah 
memerintahkan manusia untuk mengeluarkan infak dan Allah melarang berbuat 
mubazir (menghamburkan harta) dan pelaku mubazir diserupakan dengan setan. 
Wahbah Az-Zuhaili mendefinisikan mubazir sebagai sebagai perbuatan 
menginfakkan harta atau uang tidak pada tempat yang disyariatkan oleh agama dan 
menggunakannya tidak dengan cara bijaksana (Az-Zuhaili, 2009). Sedangkan Imam 
Syafi’I mengatakan bahwa perilaku mubazir berarti mengambil dari harta yang 
pantas namun mengeluarkannya dengan cara tidak pantas (Ali & Rusmana, 2021). 
Dalam konteks konsumsi, mubazir diartikan dengan perilaku menggunakan sumber 
daya yang ada baik uang, makanan, air, maupun energi secara berlebih-lebihan 
bahkan hingga habis tanpa memperhatikan tujuan dan manfaatnya (Fauzi, 2024). 

Dalam kasus fenomena menyisakan makanan di acara resepsi pernikahan 

x
x
x
x
x
x


                                                                         

 

 
 

Page 1067 of 1070 

oleh masyarakat Jawa, menurut perspektif living Qur’an, hal ini mencerminkan 
adanya proses negosiasi antara teks normative Al-Qur’an dan nilai budaya lokal yang 
berjalan. Al-Qur’an secara tegas melarang mubazir sebagai perbuatan yang tercela. 
Tapi dalam praktik sosial resepsi pernikahan, mubazir ditafsirkan ulang melalui lensa 
budaya, etika kesopanan dan struktur sosial yang berlaku di resepsi pernikahan. Hal 
ini sejalan dengan studi living Quran yang menegaskan bahwa Al-Qur’an tidak selalu 
hadir dalam bentuk kepatuhan tekstual namun melalui proses negosiasi makna 
dalam praktik social (Junaedi, 2015). Ayat mubazir di Al Quran tidak hanya dipahami 
sebagai teks semata namun ada konteks yang melingkupinya, seperti latar belakang 
sosial budaya masyarakat dalam wilayah geografi tertentu. Sehingga, masyarakat 
merespon kehadiran Al-Qur’an dalam bentuk tindakan dan perilaku sesuai dengan 
tingkat pemahaman masing-masing. 

Negosiasi ini tampak pada cara masyarakat memprioritaskan etika dan 
harmoni sosial dibandingkan kepatuhan literal terhadap pesan normative Al-Qur’an. 
Dengan kata lain, Al-Qur’an tetap hadir dalam kesadaran religius masyarakat, namun 
untuk kondisi tertentu seperti pada acara resepsi pernikahan, tidak sealu menjadi 
rujukan utama dalam menentukan perilaku konsumsi. Di sini, budaya yang diwarisi 
berfungsi sebagai mediator yang menafsirkan ulang pesan Al-Qur’an sesuai dengan 
konteks sosial. 

Secara teoretis, interaksi antara Islam dengan budaya local telah lama 
menjadi objek kajian dalam ilmu agama dan antropologi. Hubungan dialektis antara 
nilai agama yang bersifat universal dan tradisi yang bersifat particular dalam 
masyarakat setempat ini melibatkan dinamika seperti akulturasi, akomodasi, 
asimilasi, konflik, dan integrasi (Hamzah, 2018). Dalam banyak kelompok muslim di 
Indonesia, nilai-nilai budaya yang lebih dulu ada tidak sekadar tumpang tindih 
dengan ajaran Islam, melainkan justru menjadi medium di mana ajaran tersebut 
dihidupkan dalam praktik sosial sehari-hari. Hal ini dikarenakan antara Islam dan 
budaya lokla ditempatkan pada posisi yang tidak bertentangan namun keduanya 
berada dalam kerangka dialog kreatif sehingga menghasilkan perpaduan yang selaras 
antara Islam dan Budaya (Khasanah, 2022). 

Pada kasus food waste di resepsi pernikahan, masyarakat sadar  bahwa nilai 
Qur’ani tentang larangan berbuat mubazir yang disetarakan dengan perbuatan setan, 
diakui sebagai prinsip moral yang penting. Namun, ketika mereka dihadapkan 
dengan nilai budaya tentang kesopanan, harmoni sosial, dan penghormatan kepada 
tamu, makna larangan tesebut ditafsirkan ulang. Bagi masyarakat Jawa khususnya 
yang masih berpegang teguh dengan warisan budaya pekewuh saat di acara resepsi 
pernikahan menempatkan perilaku food waste justru dipandangs ebagai bentuk 
pengendalian diri dan pernghormatan terhadap norma sosial di suatu tempat, seperti 
yang terjadi di Solo dan Klaten. 

Dengan demikian, fenomena food waste pada acara resepsi pernikahan bukan 
sekadar ketidakpatuhan terhadap Al-Quran secara literal, tapi sebagai bentuk 
negosiasi nilai di mana masyarakat Jawa muslim mempertemukan nilai agama 
dengan norma budaya lokal ewuh pekewuh. Dengan kata lain, pemahaman 
masyarakat tentang mubazir dapat dikategorikan sebagai pemahaman normative-
adaptif, yaitu menerima larangan mubazir secara teologis namun menyesuaikannya 
secara praktis dengan tuntutan adat, etika sosial, dan dinamika interaksi di acara 
resepsi pernikahan. 

 
Mubazir dan Logika Hedonisme: Perspektif Living Quran 

Perilaku food waste di acara resepsi pernikahan yang berlangsung di 
masyarakat Jawa tidak hanya dilatarbelakangi oleh budaya pekewuh yang 
menjunjung tinggi etika kesopanan dan norma sosial. Di beberapa kasus, praktik 
menyisakan makanan ini juga disebabkan oleh hedonisme yang muncul akibat 
berlimpahnya makanan pada saat perayaan pesta pernikahan. Contohnya, di 
beberapa wilayah seperti Semarang, Kudus, dan Pati yang tampaknya tidak lagi 

x
x
x


                                                                         

 

 
 

Page 1068 of 1070 

merasa ewuh pekewuh seperti yang terjadi di Solo dan Klaten. Sajian makanan yang 
berlimpah ruah pada momen tersebut membuat sebagian masyarakat Jawa tidak lagi 
memaknai sisa makanan sebagai bentuk mibazir, melainkan sebagai konsekuensi 
wajar dari sebuah pesta yang digelat. 

Berdasarkan hasil wawancara, sejumlah informan menyatakan bahwa 
menyisakan makanan pada pesta pernikahan menjadi sebuah hal yang biasa dan 
dinilai wajar sehingga tidak menimbulkan rasa bersalah ketika makanan tidak habis. 
Partisipan juga tidak berpikir jauh tentang akibat yang akan terjadi bila makanan 
disisakan dan terbuang nantinya. Yang ada di benak mereka, konsumsi pada saat 
menghadiri pesta pernikahan tidak lagi diukur dari segi kebutuhan biologis 
melainkan kenikmatan dan kepuasan sesaat. Pola ini menunjukkan munculnya 
logika hedonisme konsumtif dalam praktik sosial resepsi pernikahan. kondisi 
keberlimpahan konsumsi seringkali melahirkan abundance effect, yaitu 
kecenderungan individu untuk mengurangi kontrol terhadap konsumsi ketika 
sumber daya dipersepsikan berlimpah. Dalam psikologi dan studi perilaku, fenomena 
keberlimpahan memicu perilaku tidak etis atau serakah (Gino & Pierce, 2009). 

Dalam perspektif living Qur’an, fenomena ini dibaca sebagai bentuk 
keberagamaan yang dinegosiasikan, bukan sebagai absennya nilai Qur’ani dalam 
kehidupan masyarakat sehari-hari. Al-Qur’an tetap diakui sebagai pedoman hidup 
masyarakat, namun daya regulatifnya terhadap perilaku konsumsi dihadapkan 
dengan struktur sosial modern yang ditandai dengan adanya budaya pesta, simbol 
kemewahan, dan logika konsumsi yang berlebih-lebihan. Ayat-ayat tentang larangan 
mubazir dan israf hidup dalam kesadaran masyarakat tapi tidak selalu menjadi 
kerangka dominan dalam praktik sosial tertentu, misalnya di acara resepsi 
pernikahan. 

Melalui pendekatan living Qur’an, peneliti membaca praktik hedonism 
konsumtif ini sebagai bagian dari dinamika tafsir sosial Al-Qur’an. Masyarakat tidak 
serta merta menolak moderasi dan kesederhanaan konsumsi yang bersandar pada 
nilai Qur’ani. Hanya saja, ajaran kesederhanaan dan moderasi konsumsi tersebut 
ditangguhkan sementara demi menyesuaikan diri dengan tuntutan situasi sosial dan 
modernitas budaya pesta pernikahan. 

 

Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa praktik food waste pada acara resepsi 
pernikahan merupakan fenomena sosial yang kompleks dan tidak bisa dipahami 
secara sederhana sebagai bentuk pengabaian terhadap ajaran Al-Qur’an tentang 
larangan mubazir dan israf. Setelah menganalisis, ditemukan beberapa faktor yang 
melatarbelakangi perilaku food waste di acara resepsi pernikahan yaitu etika dan 
norma sosial yang berlaku seperti budaya pekewuh, logika keberlimpahan yang 
menimbulkan ideologi hedonistik dalam konsumsi, serta adanya interaksi sosial di 
dalam acara resepsi pernikahan yang menempatkan aktivitas makan sebagai kegiatan 
sekunder. Dalam kondisi tersebut, sisa makanan tidak selalu dipersepsikan sebagai 
hal yang mubazir melainkan sebagai konsekuensi wajar dari situasi sosial dan simbol 
kemeriahan pesta pernikahan. 

Dalam perspektif living Qur’an, fenomena ini menunjukkan bahwa A-Qur’an 
hadir di tengah kehidupan msayarakat secara parsial dan kontekstual. Larangan 
mubazir dan israf yang tertuang dalam QS. Al-Isra’ ayat 26-27 dan 31 tetap diakui 
sebagai norma ideal. Hanya saja, terjadi negosiasi antara nila Qur’ani dan nilai 
budaya, etika sosial, dan praktik konsumsi modern yang cenderung hedonistik. 
Dengan demikian, Al-Qur’an hidup dalam bentuk yang adaptif, dinegosiasikan, dan 
tidak selalu tampil dalam kepatuhan secara literal. 

Penelitian ini menegaskan bahwa pendekatan living Qur’an bisa digunakan 
untuk membaca ketegangan antara teks normative dan praktik sosial, khususnya 
dalam fenomena food waste yang terjadi di resepsi pernikahan. Pendekatan ini 
memungkinkan analisis yang lebih komrehensif tanpa terjebak pada penilaian 

x


                                                                         

 

 
 

Page 1069 of 1070 

normatis semata, tapi sekaligus membuka ruang kritis tentang bagaimana nilai 
Qur’ani dihadirkan secara kontekstual dan transformatid dalam kehidupan 
masyarakat muslim kontemporer. 

Implikasinya, upaya pengurangan praktik food waste di resepsi pernikahan 
tidak cukup dilakukan melalui pendekatan normative-doktrinal saja, namun juga 
membutuhkan strategi kultural yang mampu mereinterpretasi nilai etika dan norma 
sosial agar selaras dengan prinsip kesederhanaan dan moderasi konsumsi 
sebagaimana diajarkan Al-Qur;an. Sehingga etika konsumsi Qur’ani bisa dihadirkan 
secara kontekstual tanpa menegasikan nilai budaya lokal. 

 
Daftar Pustaka 

Ahimsa-Putra, H. S. (2012). The living Al-Qur’an: Beberapa perspektif antropologi. 
Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 20(1), 235–260. 

Ali, M. H., & Rusmana, D. (2021). Konsep mubazir dalam Al-Qur’an: Studi tafsir 
maudhu’i. Jurnal Riset Agama, 1(3), 682–700. 

Az-Zuhaili, W. (2009). Al-tafsir al-munir (Vol. 4). Dar al-Fikri. 
Enghariano, D. A. (2022). Pembacaan Wahbah Az-Zuhaili terhadap term mubazir 

dalam kitab Al-Tafsir Al-Munir. Al Fawatih: Jurnal Kajian Al-Qur’an dan 
Hadis, 3(1), 1–15. 

Fauzi, A. A. (2024). Penyikapan Islam terhadap mubadzir dan isrof dalam konsumsi: 
Studi tentang etika penggunaan sumber daya alam. Jurnal Riset Ekonomi 
Islam, 3(2), 33–45. 

Fitria, R. (2025, September 13). Miris! Puluhan porsi makanan di nikahan terbuang 
karena tak habis dimakan. detikFood. https://food.detik.com/info-
kuliner/d-8108861/miris-puluhan-porsi-makanan-di-nikahan-terbuang-
karena-tak-habis-dimakan 

Forsyth, S. (2024). Erving Goffman: The presentation of self in everyday life. 
Gino, F., & Pierce, L. (2009). The abundance effect: Unethical behavior in the 

presence of wealth. Organizational Behavior and Human Decision 
Processes, 109(2), 142–155. https://doi.org/10.1016/j.obhdp.2009.03.003 

Hamzah, Z. (2018). Interaction of Islam with local culture. AJIS: Academic Journal 
of Islamic Studies, 3(1). 

Handoyo, M. A. P., & Asri, N. P. (2023). Kajian tentang food loss dan food waste: 
Kondisi, dampak, dan solusinya. AGRITEPA: Jurnal Ilmu dan Teknologi 
Pertanian, 10(2), 247–258. 

Izzaturrahim, B. F., Khambali, A. M. T., & Tsaury, A. M. (2020). Implikasi 
pendidikan QS Al-Isra ayat 26–27 tentang larangan tabdzir terhadap upaya 
menghindari perilaku mubazir. Prosiding Pendidikan Agama Islam, 6(2). 

Junaedi, D. (2015). Living Qur’an: Sebuah pendekatan baru dalam kajian Al-Qur’an 
(Studi kasus di Pondok Pesantren As-Siroj Al-Hasan Desa Kalimukti Kec. 
Pabedilan Kab. Cirebon). Journal of Qur’an and Hadith Studies, 4(2), 
169–190. 

Khasanah, L. (2022). Akulturasi agama dan budaya lokal (Upaya membangun 
keselarasan Islam dan budaya Jawa). At-Thariq: Jurnal Studi Islam dan 
Budaya, 2(2). 

Nizmi, Y. E., Olivia, Y., Retnaningsih, U. O., Meilani, N. L., Jesscia, A., & Iqbal. 
(2022). Food waste dan tantangan keberlanjutan konsumsi dan produksi 
pangan dalam kerangka ASEAN socio-cultural community blueprint 2025. 
Journal of Diplomacy and International Studies, 5(2), 43–55. 

Nurhidayah, Hidayat, R., & Masyhur, L. S. (2025). Living Qur’an: Tafsir sosial atas 
ayat suci dalam kehidupan sehari-hari. ALMUSTOFA: Journal of Islamic 
Studies and Research, 2(1). 

Prasetyo, D. T. (2019). Faktor apa saja yang mempengaruhi seseorang berperilaku 
food waste di pesta pernikahan? JKKP (Jurnal Kesejahteraan Keluarga dan 
Pendidikan), 6(2), 87–92. https://doi.org/10.21009/JKKP.062.02 



                                                                         

 

 
 

Page 1070 of 1070 

Prasetyo, V. (2022, August 3). Budaya ewuh pekewuh. Badan Pengembangan dan 
Pembinaan Bahasa, Kemendikdasmen. 
https://badanbahasa.kemendikdasmen.go.id/artikel-detail/3665/budaya-
ewuh-pekewuh 

Putra, A. M. (2018). Konsumerisme: “Penjara” baru hakikat manusia? Societas Dei: 
Jurnal Agama dan Masyarakat, 5(1), 73–90. 
https://doi.org/10.33550/sd.v5i1.79 

Rahardjo, M. (2018). Paradigma interpretif (Bahan ajar tidak dipublikasikan). 
Sekolah Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. 

Rahmadini, L. (n.d.). Food waste: Fenomena yang terlihat kecil tapi mampu merusak 
bumi. Inovasi Muda. https://inovasimuda.org/publication/FoodWaste 

Rahmani, D. A., Muhayati, S., & Kholis, I. (2025). Analisis data kualitatif. Jurnal 
Pendidikan Tambusai, 9(2), 13037–13048. 

Salahuddin, & Hasan, M. (2021). Waste at wedding party (Social reality study of 
walimatul ‘ursy in Gampong Meunasah Baro, Seulimeum District, Aceh 
Besar Regency). Konfrontasi Journal: Culture, Economy and Social 
Changes, 8(4), 330–340. 

Setianingsih, E. S. (2018). Wabah gaya hidup hedonisme mengancam moral anak. 
Malih Peddas, 8(2), 139–150. 

Suryana, E. A., Effendi, M. W., & Luna, P. (2023). Tantangan dan strategi kebijakan 
pengurangan limbah pangan di Indonesia. Forum Penelitian Agro 
Ekonomi, 41(1), 1–14. 

Wekke, I. S., et al. (2019). Metode penelitian ekonomi syariah. Penerbit Gawe Buku. 
Yunita, O. (2025, September 15). Interaksi sosial: Pengertian, ciri, syarat, bentuk, & 

faktor. Brain Academy. https://www.brainacademy.id/blog/interaksi-
sosial 

Yusrifa, F. (2022). Pekewuh: Etika makan masyarakat Jawa dan implikasinya 
terhadap peningkatan kuantitas sampah makanan. Paradigma: Jurnal 
Multidisipliner Mahasiswa Pascasarjana Indonesia, 3(2), 126–138. 

Zaman, A. R. B. (2023). Living Quran in the context of rural communities: A study on 
the miracle of the Quran in Gentasari, Kroya, Cilacap. Al-Bayan: Journal 
of Qur’an and Hadith Studies, 21(2), 199–216. 

 

x
x

