e-ISSN: 2775-5037
p-ISSN: 2614-3917

¢

o
=
<
o
=
=
=5
5
@)

Original Article

Implementasi Pola Asuh Islami (Tarbiyatul Aulad) dalam
Pembentukan Karakter Anak Untuk Memperkokoh Ketahanan
Keluarga di Era Digital

Urwatul Wutsqah'®, Dadang Sundawaz?, Mariyatun Kabatiah3
t2Universitas Pendidikan Indonesia

3Universitas Negeri Medan

Korespondensi Email: urwatulwutsqah@upi.edu®

Abstrak:

Era digital telah membawa perubahan signifikan dalam pola pengasuhan
anak, termasuk tantangan baru seperti penggunaan gadget berlebihan,
paparan konten negatif, dan melemahnya interaksi keluarga. Pola asuh
Islami (Tarbiyatul Aulad) yang berlandaskan Al-Qur'an dan Hadits
menawarkan kerangka komprehensif untuk membentuk karakter anak
sekaligus memperkokoh ketahanan keluarga di tengah gempuran teknologi
digital. Penelitian ini bertujuan menganalisis implementasi pola asuh
Islami dalam pembentukan karakter anak dan penguatannya terhadap
ketahanan keluarga di era digital melalui kajian literatur sistematis.
Penelitian ini menggunakan metode literature review dengan menganalisis
artikel ilmiah dari berbagai database akademik yang dipublikasikan antara

EUani:d :20 January 2026 tahun 2010-2025. Tulisan ini dibuat berdasarkan relevansi dengan tema
evise :25 2026 . )
Acceptance _ 31:{311?;2?; 006 pola asuh Islami, pembentukan karakter anak, dan ketahanan keluarga di
Publish Online : 4 February 2026 era digital. Pola asuh Islami yang berlandaskan prinsip keteladanan,

pembiasaan, nasihat hikmah, dan keseimbangan kasih sayang-disiplin
terbukti efektif dalam membentuk karakter anak. Implementasi meliputi
pembiasaan ibadah, mediasi digital terstruktur, dan kolaborasi orangtua-
lembaga pendidikan. Studi empiris menunjukkan intervensi berbasis
Tarbiyah dapat menurunkan penggunaan gadget hingga 56% dan
meningkatkan kesejahteraan anak secara signifikan. Pola asuh Islami
memberikan solusi komprehensif untuk tantangan pengasuhan di era
digital dengan mengintegrasikan nilai-nilai Qurani, metode profetik, dan
strategi digital parenting. Penguatan kapasitas orangtua, dukungan
komunitas, dan konsistensi implementasi menjadi kunci keberhasilan
dalam memperkokoh ketahanan keluarga.

Kata kunci: Pola Asuh Islami, Tarbiyatul Aulad, Pembentukan Karakter,
Ketahanan Keluarga, Era Digital.

Page 1159


mailto:urwatulwutsqah@upi.edu

L
o
T
<
=
=}
e
20
=
o

Pendahuluan

Indonesia salah satu negara yang tengah mengalami percepatan transformasi
digital dalam beberapa tahun terakhir, dan tantangan pengasuhan pada era digitalpun
kian rumit. Orangtua harus menyeimbangkan pemanfaatan teknologi sebagai sarana
belajar dengan upaya melindungi anak dari berbagai dampak negatif penggunaan digital
yang berlebihan. Beberapa persoalan yang sering muncul antara seperti kecenderungan
anak mengalami ketergantungan pada gawai sehingga ini dapat menghambat
perkembangan sosial-emosionalnya, belum lagi dengan risiko terpapar konten yang
tidak pantas dan belum sesuai usia dengan kemudahan teknologi yang dapat di akses
hanya dalam satu gengaman sehingga ini mampu menurunnya kualitas komunikasi
serta kedekatan dalam keluarga, kebiasaan sharenting yang mengancam privasi anak,
serta potensi radikalisasi maupun kekerasan di ruang siber yang bisa saja didapati oleh
anak-anak dalam dunia digitalnya (Zalnur, 2024).
Indonesia sebagai negara dengan mayoritas penduduk Muslim, pola asuh Islami
(Tarbiyatul Aulad) menjadi relevan sebagai solusi alternatif yang komprehensif. Pola
asuh Islami berlandaskan pada nilai-nilai Al-Qur'an dan Sunnah Rasulullah SAW, yang
telah terbukti mampu membentuk generasi dengan karakter mulia sepanjang sejarah
peradaban Islam. Konsep Tarbiyatul Aulad yang dikembangkan oleh ulama kontemporer
seperti Abdullah Nashih Ulwan menawarkan kerangka sistematis yang mencakup
dimensi spiritual, moral, fisik, intelektual, psikologis, dan sosial (Rahmawati, 2016).
Sugito menyatakan bahwa ada beberapa prinsip pengasuhan orang tua yang berkaitan
dengan pengembangan karakter. Prinsip dimaksud meliputi keteladanan diri,
kebersamaan dengan anak dalam merealisasikan nilai moral, sikap demokratis, sikap
terbuka dan jujur, dan kemampuan menghayati kehidupan anak, serta kesatuan kata
dan Tindakan (Yulianti, 2010). Intensitas penerapan suatu prinsip oleh orang tua akan
menentukan tingkat kepercayaan dan kewibawaan mereka di mata anak. Apabila
kepercayaan dan kewibawaan tersebut tinggi, anak akan memberikan apresiasi yang
berdampak pada tumbuhnya disiplin diri secara internal (bersumber dari kata hati).
Sebaliknya, tingkat kepercayaan dan kewibawaan yang rendah akan menghasilkan
disiplin diri yang rasional (berdasarkan nalar dan logika). Ketiadaan kepercayaan dan
kewibawaan akan mendorong disiplin diri yang bersifat naluriah (instingtif).
Ketahanan keluarga (family resilience) menjadi isu krusial di era digital. Keluarga yang
tangguh mampu menghadapi tekanan dan perubahan sosial tanpa kehilangan nilai-nilai
fundamental. Penelitian menunjukkan bahwa implementasi pola asuh Islami memiliki
korelasi positif dengan peningkatan ketahanan keluarga dan kesejahteraan anak (Yani et
al., 2017). Integrasi nilai-nilai Islam dalam pola pengasuhan berkaitan dengan
kemampuan keluarga untuk menyesuaikan diri dengan tantangan modern sekaligus
menjaga identitas serta prinsip-prinsip keagamaannya. Meski demikian, kajian
mengenai penerapan konkret pola asuh Islami di era digital masih relatif minim.
Kebanyakan penelitian yang ada bersifat normatif-teoretis atau berupa studi kasus
dengan jumlah partisipan yang terbatas. Karena itu, diperlukan sebuah sintesis yang
lebih menyeluruh yang menggabungkan berbagai temuan penelitian terbaru untuk
menyediakan panduan praktis bagi orang tua Muslim dalam menghadapi kompleksitas
pengasuhan di dunia digital (Yulia Hairina, 2016).

Metode

Metode penulisan menggunakan metode literature review (kajian pustaka)
dengan pendekatan sistematis. Literature review adalah metode penelitian yang

Page 1160



=
i
=
=
I
A=
=
e
o

mengumpulkan, mengevaluasi, dan mensintesis temuan-temuan dari berbagai sumber
literatur ilmiah untuk menjawab pertanyaan penelitian tertentu. Metode ini dipilih
karena sesuai dengan tujuan penelitian yang ingin menganalisis dan mensintesis
pengetahuan yang sudah ada tentang pola asuh Islami dalam konteks era digital. Data
dalam penelitian ini berasal dari literatur ilmiah yang terdiri dari: Artikel jurnal ilmiah
yang dipublikasikan dalam jurnal nasional dan internasional terindeks, Prosiding
konferensi ilmiah tentang pendidikan Islam, pengasuhan, dan kajian keluarga, Buku dan
kitab klasik tentang Tarbiyatul Aulad, khususnya karya Abdullah Nashih Ulwan, Tesis
dan disertasi yang relevan dengan tema penelitian. Database yang digunakan untuk
pencarian literatur meliputi: SciSpace (database akademik internasional), Google
Scholar (mesin pencari literatur akademik), Database jurnal nasional terakreditasi.

Hasil
1.1. Pola Asuh Keluarga Dalam Islam

Pola asuh Islami atau yang dalam bahasa Arab disebut Tarbiyatul Aulad
merupakan sistem pengasuhan anak yang berlandaskan pada nilai-nilai Al-Qur'an dan
Sunnah Rasulullah SAW. Secara etimologis, kata tarbiyah berasal dari akar kata rabba-
yurabbi yang berarti mendidik, mengasuh, memelihara, dan mengembangkan.
Sedangkan aulad adalah bentuk jamak dari walad yang berarti anak (Abdillah et al.,
2025). Abdullah Nashih Ulwan, ulama kontemporer yang dikenal melalui karya besarnya
Tarbiyatul Aulad, menjelaskan bahwa pendidikan anak dalam perspektif Islam
merupakan rangkaian upaya yang dilakukan seorang pendidik untuk membimbing,
mengajarkan, dan melatih anak agar berkembang secara seimbang di seluruh dimensi
kepribadiannya. Dengan demikian, anak dipersiapkan untuk menjalani kehidupan
sekaligus mampu menunaikan tujuan penciptaannya sebagai hamba Allah dan sebagai
khalifah di bumi (Zalnur, 2024). Adapun landasan teologis pola asuh Islami bersumber
dari:

1. Al-Qur'an, Dimana Al Qur'an memberikan berbagai pedoman tentang

pengasuhan anak, di antaranya:

QS. Lugman (31:13-19): Nasihat Lugman al-Hakim kepada anaknya yang
mencakup penanaman tauhid, perintah beribadah, kesadaran akan
pengawasan Allah, akhlak mulia, dan adab dalam berinteraksi. Ayat ini
menjadi rujukan utama para peneliti dalam mengembangkan konsep pola
asuh Islami kontemporer.

QS. At-Tahrim (66:6): "Hai orang-orang yang beriman, peliharalah dirimu
dan keluargamu dari api neraka.." Ayat ini menegaskan tanggung jawab
orangtua dalam mendidik dan melindungi anak dari berbagai ancaman,
termasuk ancaman spiritual dan moral.

2. Hadits, Berbagai hadits memberikan panduan praktis tentang pengasuhan
anak:

"Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah, maka kedua orangtuanyalah
yang menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau Majusi." (HR. Bukhari dan
Muslim) - Hadits ini menegaskan peran krusial orangtua dalam membentuk

Page 1161



L
o
=
<
=
8
Lo
o
o

kepribadian dan keyakinan anak (Zalnur, 2024).

"Perintahkanlah anak-anakmu untuk shalat ketika berusia tujuh tahun, dan
pukullah mereka (jika tidak shalat) ketika berusia sepuluh tahun, dan
pisahkanlah tempat tidur mereka." (HR. Abu Daud) - Hadits ini memberikan
panduan bertahap dalam pendidikan ibadah (Arlina, A., Siregar, E. R. S.,
Hasibuan, F., 2023).

Berdasarkan kajian literatur, pola asuh Islami dibangun atas beberapa prinsip
fundamental:

1)

2)

3)

4)

5)

6)

Prinsip Keteladanan (Qudwah Hasanah): Keteladanan merupakan fondasi
utama dalam pengasuhan berbasis nilai-nilai Islam. Peran orangtua sebagai
figur yang diobservasi dan diimitasi oleh anak sangatlah krusial. Nabi
Muhammad SAW telah menunjukkan contoh sempurna (uswatun hasanah)
dalam seluruh dimensi kehidupan. Studi empiris mengindikasikan bahwa
perilaku teladan orangtua dalam praktik keagamaan, moralitas, dan relasi
sosial memberikan dampak substansial terhadap konstruksi kepribadian
anak (Ulfiyatin, 2020).

Prinsip Pembiasaan (Ta'widiyyah): Pembiasaan adalah strategi pedagogis
yang mengondisikan anak melalui latihan sistematis dan repetitif untuk
mengamalkan tindakan positif hingga terinternalisasi. Cakupan pembiasaan
meliputi ritual keagamaan (pelaksanaan shalat, berdoa, tilawah Al-Qur'an),
pengembangan karakter (kejujuran, kedisiplinan, akuntabilitas), serta
interaksi sosial (altruisme, empati, penghormatan terhadap sesama).

Prinsip Nasihat dan Hikmah (Mau'izhah): Penyampaian arahan melalui
pendekatan yang penuh kebijaksanaan, kelembutan, dan ketepatan
momentum merupakan teknik yang efisien dalam mendidik generasi muda.
Komunikasi nasihat perlu disesuaikan dengan kapasitas kognitif anak dan
diperkuat dengan landasan argumentasi yang logis (Zalnur, 2024).

Prinsip Pengawasan (Muragabah): Konsep pengawasan dalam ajaran Islam
melampaui sekadar supervisi eksternal, melainkan bertujuan menumbuhkan
kesadaran spiritual anak akan pengawasan Ilahi (muraqgabatullah). Orangtua
dituntut melakukan monitoring perkembangan anak secara proporsional—
tidak terlalu permisif yang mengarah pada kelalaian, namun juga tidak
otoriter yang menimbulkan tekanan psikologis (Arlina, A., Siregar, E. R. S.,
Hasibuan, F., 2023)

Prinsip Reward dan Punishment yang Proporsional: Ajaran Islam
mengadvokasi sistem konsekuensi yang berimbang. Penghargaan (reward)
difungsikan sebagai reinforcement untuk memperkuat perilaku konstruktif,
sedangkan sanksi (punishment) diaplikasikan sebagai instrumen
pembelajaran ketika terjadi pelanggaran. Namun demikian, sanksi dalam
perspektif Islam harus berdimensi edukatif, proporsional, dan tidak
mengakibatkan trauma fisik maupun mental pada anak (Yulia Hairina, 2016)

Prinsip Keseimbangan (Tawazun): Pola pengasuhan Islami mengutamakan
ekuilibrium dalam berbagai dimensi: harmonisasi antara afeksi dan
konsistensi, pemenuhan keperluan material dan spiritual, keselarasan antara
hak dan tanggung jawab anak, serta integrasi aspek spiritual, kognitif,

Page 1162



L
o
=
<
=
!
Lo
o
o

emosional, dan fisikal (Farid & Umam, 2024).

7) Prinsip Bertahap (Tadarruj): Pendidikan anak dalam kerangka Islam
diimplementasikan secara gradual sesuai dengan tahapan perkembangan
anak. Setiap fase memiliki karakteristik unik dan kebutuhan spesifik,
sehingga strategi pengasuhan perlu diadaptasi secara dinamis.

Dalam karya monumentalnya, Abdullah Nashih Ulwan menguraikan tujuh pilar

esensial dalam konsep Tarbiyatul Aulad (pendidikan anak) (Ulwan & Amaliati, 2020)

1) Pendidikan Iman (Tarbiyah Imaniyah): Dimensi ini berfokus pada internalisasi rukun
iman yang mencakup keyakinan terhadap Allah SWT, para malaikat, kitab-kitab suci,
para utusan Allah, kehidupan setelah kematian, serta qadha dan qadar. Aspek keimanan
ini merupakan landasan fundamental yang harus diinternalisasikan sejak usia dini
dalam perkembangan anak.

2) Tarbiyatul Akhlak (Tarbiyah Khuluqiyah): Dimensi ini bertujuan mengonstruksi
kepribadian yang berintegritas melalui penanaman nilai-nilai luhur seperti integritas,
kredibilitas, ketabahan, rasa syukur, kerendahan hati, kemurahan hati, serta sikap
menghargai sesama manusia.

3) Pendidikan Fisik (Tarbiyah Jismiyah): Dimensi ini mencakup perhatian komprehensif
terhadap aspek kesehatan jasmani, asupan gizi seimbang, aktivitas fisik teratur, dan
praktik higienis untuk memastikan pertumbuhan fisik yang optimal dan stamina yang
prima.

4) Pendidikan Intelektual (Tarbiyah 'Aqliyah): Dimensi ini berorientasi pada stimulasi
kapasitas kognitif, daya kreativitas, dan akuisisi pengetahuan. Ajaran Islam secara
eksplisit menganjurkan umatnya untuk mengejar ilmu pengetahuan secara
berkelanjutan.

5) Pendidikan Psikologis (Tarbiyah Nafsiyah): Dimensi ini bertujuan membangun self-
esteem yang positif, otonomi personal, resiliensi mental, serta kompetensi dalam
regulasi emosi dan pengelolaan tekanan psikologis.

6) Pendidikan Sosial (Tarbiyah Ijtima'iyah): Dimensi ini memfasilitasi pengembangan
keterampilan interpersonal, menumbuhkan sensitivitas empati, dan mendorong
partisipasi konstruktif dalam kehidupan bermasyarakat.

7) Pendidikan Seksual (Tarbiyah Jinsiyah): Dimensi ini menyediakan edukasi yang sehat
dan selaras dengan prinsip syariah mengenai seksualitas, yang disesuaikan dengan fase
perkembangan kognitif dan emosional anak.

Ketujuh dimensi pendidikan yang dirumuskan oleh Abdullah Nashih Ulwan ini
membentuk suatu sistem pengasuhan yang holistik dan terintegrasi. Keseluruhan
dimensi tersebut tidak berdiri sendiri, melainkan saling berkaitan dan memperkuat satu
sama lain dalam membentuk kepribadian anak yang utuh. Pendekatan komprehensif ini
mencerminkan pandangan Islam yang menekankan keseimbangan antara aspek
spiritual, moral, intelektual, fisik, psikologis, dan sosial dalam proses pendidikan anak.

2. Tantangan Pola Asuh di Era Digital
2.1. Karakteristik Era Digital dan Dampaknya terhadap Keluarga

Era digital ditandai dengan penetrasi masif teknologi informasi dan komunikasi
dalam kehidupan sehari-hari. Smartphone, internet, media sosial, dan berbagai platform
digital telah mengubah cara manusia berkomunikasi, belajar, bekerja, dan bersosialisasi.
Bagi keluarga Muslim, era digital membawa dampak ganda: peluang dan tantangan

Page 1163



L
i
=
<
®
=
=
o
o

(Faisal, 2025). Dan berbagai peluang pada masa Era digital ini yang dapat dimanfaatkan
untuk mendukung kehidupan keluarga, khususnya dalam pembentukan karakter
melalui pemanfaatan teknologi yang semakin mudah diakses. Beragam kemudahan
seperti akses terhadap konten edukatif dan dakwah Islam, platform pembelajaran Al-
Qur’an dan hadis secara daring, fasilitas komunikasi serta silaturahim virtual, hingga
sumber belajar yang lebih luas bagi pengembangan potensi anak, menjadi modal penting
bagi penguatan ketahanan keluarga. Dengan penetrasi teknologi informasi dan
komunikasi yang begitu masif dalam kehidupan sehari-hari, orang tua dapat
memanfaatkan berbagai platform digital secara bijak dan edukatif sehingga proses
pendampingan keluarga menjadi lebih efektif dan bermakna.

Di sisi lain, era digital juga menghadirkan sejumlah tantangan yang harus
diantisipasi. Berbagai risiko seperti paparan konten negatif yang bertentangan dengan
nilai-nilai Islam, kemungkinan kecanduan gawai dan media sosial, serta berkurangnya
kualitas interaksi tatap muka dalam keluarga menjadi perhatian penting. Selain itu, isu
keamanan siber dan perlindungan privasi, maupun potensi pergeseran nilai dan pola
hidup, turut menuntut kewaspadaan orang tua agar perkembangan anak tetap berada
pada arah yang positif. Sehingga kesenjangan Literasi Digital Orangtua dan Anak
menjadi disparitas kompetensi digital antara generasi menjadi hambatan signifikan.
Banyak orangtua yang belum memiliki kapasitas untuk memahami algoritma platform
digital, mengoperasikan fitur parental control, mendeteksi indikasi adiksi digital atau
cyberbullying, menyeleksi konten edukatif Islami berkualitas, serta berkomunikasi
efektif tentang penggunaan teknologi. Kondisi ini menghambat implementasi
pengawasan (muraqgabah) yang optimal dalam kerangka pengasuhan Islami.

Pergeseran peran pengasuhan dari orangtua kepada teknologi digital semakin
mengkhawatirkan. Anak-anak kini lebih banyak memperoleh pembelajaran melalui
konten digital daripada interaksi langsung dengan orangtua mereka. Padahal,
keteladanan dan komunikasi tatap muka merupakan metode fundamental dalam tradisi
pengasuhan Islami yang tidak dapat digantikan oleh teknologi (Arlina, A., Siregar, E. R.
S., Hasibuan, F., 2023). Ketiadaan batasan akses internet juga membuka celah bagi anak
untuk terpapar konten-konten yang bertentangan dengan ajaran Islam, seperti materi
pornografi, kekerasan, dan promosi gaya hidup yang tidak sesuai dengan syariah
(Subekti, 2022). Praktik sharenting atau berbagi informasi pribadi anak di media sosial
menimbulkan problematika tersendiri. Praktik ini tidak hanya melanggar hak privasi
anak, tetapi juga membuka risiko eksploitasi data, membentuk karakter yang cenderung
narsis, serta bertentangan dengan prinsip Islam dalam menjaga kehormatan dan
martabat. Fenomena ini perlu dikaji ulang berdasarkan prinsip pemeliharaan fitrah dan
perlindungan kehormatan anak dalam Islam (Soetari, 2017).

Setelah pembelajaran daring yang semakin masif pasca-pandemi menghadirkan
tantangan kompleks dalam pendampingan pembelajaran, pengelolaan waktu
penggunaan layar, pemeliharaan konsistensi dalam menjalankan ritual keagamaan,
serta pembentukan karakter yang efektif. Di sisi lain, platform digital juga menjadi
sarana penyebaran ideologi ekstremis yang menargetkan anak-anak melalui game online
dan konten edukatif yang terselubung (Ulfiyatin, 2020). Anak-anak yang belum
memiliki fondasi pemahaman keagamaan yang kuat menjadi sangat rentan terhadap
propaganda radikal semacam ini. Lebih jauh lagi, media sosial kerap mempromosikan
nilai-nilai konsumerisme, hedonisme, dan liberalisme yang bertentangan dengan ajaran
Islam. Paparan nilai-nilai tersebut berpotensi menyebabkan krisis identitas pada anak,
di mana mereka mengalami kebingungan dalam memahami jati diri dan nilai-nilai yang

Page 1164



L
i
=
<
®
=
=
o
o

seharusnya dipegang teguh (Faisal, 2025).

2.2, Implementasi Pola Asuh Islami dalam Pembentukan Karakter Anak di
Era Digital

Penerapan pengasuhan Islami di era digital menuntut pendekatan komprehensif
yang memadukan konsep Tarbiyatul Aulad dengan strategi digital parenting
kontemporer. Berdasarkan kajian literatur, kerangka implementasi dapat
dikelompokkan ke dalam beberapa dimensi: Pertama, Dimensi Spiritual-Moral
Mencakup habituasi ritual keagamaan dan dzikir, internalisasi nilai-nilai etika Islam,
serta kultivasi kesadaran akan pengawasan Ilahi (muraqabatullah). Kedua, Dimensi
Edukatif-Kognitif Meliputi pemanfaatan teknologi sebagai medium pembelajaran Al-
Qur'an dan hadits, pengembangan kompetensi literasi digital berbasis nilai Islam, serta
stimulasi kemampuan berpikir analitis yang berlandaskan prinsip-prinsip keislaman.
Ketiga, Dimensi Sosial-Emosional Terdiri dari penguatan komunikasi dan ikatan afektif
keluarga, kultivasi empati dan sensitivitas sosial, serta pengembangan kompetensi
regulasi emosi dan self-control. Keempat, Dimensi Protektif Mencakup supervisi dan
mediasi aktif terhadap penggunaan teknologi, proteksi dari paparan konten destruktif,
serta upaya preventif terhadap adiksi digital.

Keteladanan dan Pembiasaan Ibadah dimana dari hasil riset empiris di berbagai
lembaga pendidikan Islam menunjukkan bahwa habituasi ritual keagamaan sejak usia
dini membentuk fondasi karakter religius yang solid (Ulfiyatin, 2020). Praktik efektif
meliputi shalat berjamaah rutin di rumah atau masjid meskipun gerakan anak belum
sempurna, rutinitas dzikir dan doa sebelum-sesudah aktivitas harian, murajaah hafalan
Al-Qur'an dengan bantuan aplikasi digital, serta penyampaian kisah inspiratif Nabi dan
sahabat melalui buku, video edukatif, atau aplikasi multimedia (Faisal, 2025). Penelitian
mengonfirmasi bahwa habituasi ini tidak sekadar membentuk ritual, tetapi juga
membangun kesadaran spiritual dan karakter disiplin yang berdampak positif pada
berbagai aspek kehidupan anak.

Sistem Reward Berbasis Nilai Islam dapat dilakukan dalam studi eksperimental
menunjukkan efektivitas sistem "Bintang Kebaikan" (Islamic Token Economy) yang
mengadaptasi prinsip token economy dengan nilai Islam (Abdillah et al., 2025). Sistem
ini mengoperasikan mekanisme pemberian poin untuk setiap perbuatan baik seperti
shalat tepat waktu, membantu orangtua, berbagi dengan saudara, dan mengurangi
waktu gadget. Poin dapat ditukar dengan reward sesuai syariat seperti mainan edukatif,
buku cerita Islami, atau waktu bermain outdoor bersama keluarga, disertai komponen
muhasabah harian untuk refleksi dan perencanaan kebaikan. Hasil penelitian
mengindikasikan penurunan signifikan durasi penggunaan gadget hingga 56%, dari
rata-rata 108,6 menit menjadi 47,8 menit per hari selama periode intervensi (Yulia
Hairina, 2016). Metode ini efektif dalam mengajarkan konsep konsekuensi positif
(thawab) dan membangun self-regulation sebagai bagian integral karakter Islami.

Kurikulum keluarga dan kolaborasi institusional dalam implementasi pengasuhan
Islami yang efektif memerlukan struktur terorganisir dan konsistensi antara lingkungan
rumah dan sekolah (Ulfiyatin, 2020). Program parenting terstruktur mencakup
pertemuan rutin orangtua-guru (POMG) untuk mendiskusikan progres anak dan strategi
pengasuhan yang konsisten, workshop dan seminar tentang metode Tarbiyatul Aulad
dan digital parenting, panduan kurikulum keluarga berisi aktivitas harian/mingguan
untuk memperkuat internalisasi nilai Islam, serta komunikasi berkala melalui

Page 1165



L
i
=
<
®
=
=
o
o

WhatsApp, buku penghubung, atau aplikasi untuk monitoring perkembangan. Riset
mengonfirmasi bahwa sinkronisasi strategi pengasuhan antara rumah dan sekolah
signifikan meningkatkan efektivitas pembentukan karakter (Amaliati, 2020).

Optimalisasi Konten Digital Islami dengan mengoptimalisaikan kecanggihan
teknologi dapat menjadi medium pembelajaran Islam yang efektif bila diseleksi dengan
cermat dan digunakan secara bijaksana (Faisal, 2025). Sumber daya digital yang
direkomendasikan meliputi aplikasi pembelajaran Al-Qur'an interaktif seperti Marbel
Belajar Mengaji, Iqro Digital, dan Al-Qur'an for Kids yang membantu anak belajar
dengan metode interaktif; konten video edukatif seperti Nussa dan Rara, Omar & Hana,
dan Zaky yang menyajikan materi tentang akhlak, ibadah, dan kisah Nabi dengan cara
menarik; game edukatif bernuansa Islam yang mengajarkan nilai berbagi, menolong,
dan ibadah sebagai alternatif game konvensional; serta e-book dan audiobook kisah
Nabi, sahabat, dan tokoh Islam dalam format digital yang memfasilitasi kemudahan
akses pembelajaran.

Dan prinsip penggunaan konten digital baiknya yang dapat dilakukan oleh
orangtua dengan selektif dimana orangtua harus melakukan kurasi konten dan
memastikan kesesuaian dengan nilai Islam dan usia anak dan memberikan batasan
screen time kepada anak meskipun kontennya edukatif Islami, orangtua pun harus
dapan mengintegrasikan konten digital harus dengan aktivitas offline dan interaksi
langsung bisa dengan menggunakan google family link agar anak lebih terpantau dalam
menjelajah dunia sosial media, sehingga orangtuapun dapat mendampingi dan
mendiskusikan konten yang ditonton/dimainkan anak (Hasanah, 2019).

Dalam mengimplementasikan konsep muragabah di era digital, orang tua perlu
menerapkan strategi yang terukur dalam mengatur penggunaan perangkat elektronik
anak. Pembatasan waktu layar perlu disesuaikan dengan tahapan perkembangan anak.
Untuk balita usia 0-2 tahun, paparan layar sebaiknya dihindari sepenuhnya, kecuali
untuk keperluan komunikasi video dengan anggota keluarga. Anak prasekolah berusia 3-
5 tahun dapat diberikan akses terbatas maksimal satu jam setiap hari, dengan syarat
konten yang ditonton bersifat edukatif dan disertai pendampingan intensif dari orang
tua. Pada rentang usia 6-12 tahun, durasi penggunaan dapat ditingkatkan hingga dua
jam per hari dengan penetapan aturan yang tegas mengenai jadwal dan jenis konten
yang diperbolehkan. Sementara untuk remaja usia 13 tahun ke atas, pendekatan yang
lebih partisipatif dapat diterapkan melalui diskusi dan kesepakatan bersama tentang
batasan penggunaan, dengan menekankan aspek tanggung jawab pribadi dan
pemahaman akan konsekuensi dari pilihan mereka (Hasanah, 2019).

Komunikasi yang berkualitas adalah inti dari pola asuh Islami. Di era digital yang
penuh distraksi, menciptakan quality time menjadi tantangan tersendiri hal yang harus
di lakukan oleh orangtua dengan mengalokasikan waktu khusus setiap hari untuk
berkumpul tanpa gangguan gadget (misalnya saat makan malam, sebelum tidur), Active
listening dengan mendengarkan cerita dan keluh kesah anak dengan penuh perhatian
tanpa distraksi smartphone, Diskusi nilai-nilai dengan menggunakan kejadian sehari-
hari atau konten yang dilihat anak sebagai bahan diskusi tentang nilai-nilai Islam,
Melakukan aktivitas bersama seperti masak bersama, berkebun, olahraga, atau proyek
DIY yang memperkuat bonding, dan menciptakan ritual keluarga seperti kajian keluarga
mingguan, malam minggu tanpa gadget, atau liburan keluarga berkala (Farid & Umam,
2024). Dan ini menunjukkan bahwa holistic parenting yang mencakup quality time dan
komunikasi efektif memiliki korelasi positif signifikan dengan kesejahteraan anak.

Page 1166



L
i
=
<
®
=
=
o
o

3. Strategi Memperkokoh Ketahanan Keluarga di Era Digital
3.1. Konsep Ketahanan Keluarga dalam Perspektif Islam

Ketahanan keluarga (family resilience) adalah kemampuan keluarga untuk
bertahan, beradaptasi, dan tumbuh dalam menghadapi tekanan, krisis, dan perubahan.
Dalam perspektif Islam, ketahanan keluarga dibangun atas fondasi nilai-nilai Qurani
dan Sunnah yang mencakup dimensi spiritual, moral, sosial, dan ekonomi. Systematic
literature review yang dilakukan oleh Dwinandita mengidentifikasi bahwa integrasi
nilai-nilai Islam dalam praktik pengasuhan dikaitkan dengan peningkatan ketahanan
keluarga dan perkembangan moral anak (Dwinandita, 2024). Keluarga Muslim yang
kuat memiliki karakteristik: a. Fondasi tauhid yang kokoh: Keyakinan kepada Allah
sebagai sumber kekuatan dalam menghadapi ujian, b. Komitmen pada syariat:
Menjalankan perintah agama sebagai pedoman hidup, c. Akhlak mulia: Interaksi
keluarga yang didasari kasih sayang, saling menghormati, dan komunikasi yang baik, d.
Dukungan sosial: Jaringan dukungan dari extended family dan komunitas Muslim, e.
Kemampuan adaptasi: Fleksibilitas dalam menghadapi perubahan tanpa kehilangan
nilai fundamental.

Fondasi ketahanan keluarga adalah nilai-nilai Islam yang tertanam kuat dalam
setiap anggota keluarga dengan memastikan seluruh anggota keluarga memiliki
pemahaman tauhid yang benar sebagai benteng dari ideologi yang menyesatkan
sehingga mampu konsistensi dalam menjalankan ibadah wajib dan sunnah sebagai
keluarga (shalat berjamaah, puasa bersama, kajian keluarga) sehingga membangun
budaya keluarga yang didasari akhlak mulia (saling menghormati, komunikasi santun,
menyelesaikan konflik dengan bijak) menjadikan identitas Muslim yang positif dan
membangun kebanggaan sebagai muslim yang moderat, tidak ekstrem, dan mampu
berkontribusi positif di masyarakat.

Orangtua adalah kunci utama dalam ketahanan keluarga. Pengembangan kapasitas
orangtua meliputi (Ulfiyatin, 2020):

e Pendidikan parenting Islami: Mengikuti kajian, workshop, atau kelas parenting
yang mengajarkan metode Tarbiyatul Aulad dan aplikasinya dalam konteks
kontemporer

e Peningkatan literasi digital: Orangtua perlu memiliki pemahaman yang memadai
tentang teknologi digital, risiko, dan cara mengatasinya

e Pengembangan keterampilan komunikasi: Belajar teknik komunikasi efektif,
active listening, dan menyelesaikan konflik dengan anak

e Self-care dan kesehatan mental: Orangtua yang sehat secara fisik dan mental
lebih mampu memberikan pengasuhan yang optimal

e Networking dengan orangtua lain: Bergabung dalam komunitas orangtua Muslim
untuk berbagi pengalaman dan saling mendukung
Prinsip utama dalam pendampingan digital adalah menjaga keseimbangan
antara perlindungan dan kebebasan anak. menguraikan tiga bentuk strategi mediasi
digital yang dapat diterapkan orang tua. Pertama, Active Mediation (Mediasi Aktif),
yaitu keterlibatan orang tua dalam mendampingi anak saat menggunakan teknologi,
berdiskusi mengenai konten yang mereka akses, menanamkan nilai-nilai Islam terkait
dunia digital, serta memanfaatkan setiap pengalaman digital sebagai kesempatan
belajar. Kedua, Restrictive Mediation (Mediasi Restriktif), yaitu penetapan aturan yang
jelas mengenai durasi dan jenis penggunaan teknologi, penerapan parental control dan
filter konten, membatasi akses ke aplikasi tertentu, serta memberikan konsekuensi

Page 1167



L
i
=
<
®
=
=
o
o

ketika aturan dilanggar. Ketiga, Co-using (Penggunaan Bersama), di mana orang tua
terlibat langsung dalam aktivitas digital anak, seperti menonton konten edukatif,
bermain gim edukatif bersama, atau memanfaatkan teknologi untuk kegiatan keluarga
misalnya video call dengan kerabat atau mencari resep untuk dimasak bersama serta
memberikan teladan dalam penggunaan teknologi yang sehat.

Melindungi anak dari ancaman digital adalah bagian dari tanggung jawab
orangtua dalam Islam dengan mengajarkan anak untuk berpikir kritis terhadap
informasi online, mengenali hoaks, dan memahami etika digital dalam Islam dan
memberikan pemahaman tentang privasi orangtua mengajarkan anak untuk tidak
membagikan informasi pribadi online dan memahami risiko sharenting, orangtua harus
membangun komunikasi terbuka dengan anak sehingga anak berani melaporkan jika
mengalami perundungan online dan membekali anak dengan pemahaman Islam yang
moderat dan kemampuan mengenali propaganda ekstremisme sehingga anak terfilter
dari bahaya cyber yang ada di era digital (Subekti, 2022).

Ketahanan keluarga tidak hanya bergantung pada kekuatan internal keluarga,
tetapi juga dukungan dari lingkungan (Dwinandita, 2024), seperti pada aktif dalam
kegiatan masjid sebagai pusat pembinaan keluarga Muslim, Memilih sekolah yang
values-nya sejalan dengan nilai keluarga dan aktif berkolaborasi dengan sekolah,
Bergabung dengan kelompok kajian yang fokus pada pembinaan keluarga dan parenting
Islami, Mempertahankan silaturahmi dan dukungan dari keluarga besar dan, Bergabung
dengan komunitas orangtua (online atau offline) untuk berbagi pengalaman dan saling
mendukung.

Keluarga yang memiliki ketangguhan mampu menghadapi krisis dengan
pendekatan yang berlandaskan ajaran Islam. Pertama, mengedepankan sikap sabar dan
tawakal, yakni menerima ujian dengan ketabahan serta menyerahkan hasilnya kepada
Allah. Kedua, menerapkan penyelesaian masalah secara proaktif, tidak hanya pasrah,
tetapi berusaha mencari solusi melalui doa dan ikhtiar nyata. Ketiga, membangun
komunikasi yang transparan dengan membahas persoalan secara jujur dan mencari
jalan keluar bersama. Keempat, bersikap terbuka untuk mencari bantuan dari pihak
profesional seperti konselor, psikolog Muslim, atau ustadz atau ahli agama ketika
diperlukan. Kelima, memandang setiap tantangan sebagai sarana untuk belajar dan
memperkuat keimanan keluarga.

3.2. Model Ketahanan Keluarga Muslim di Era Digital

Model ketahanan keluarga Muslim di era digital yang terdiri atas lima pilar utama.
Pilar pertama, Fondasi Spiritual, meliputi penguatan akidah, konsistensi dalam
beribadah, serta pemahaman akan tujuan hidup (maqasid al-hayah). Pilar kedua,
Kompetensi Orang Tua, mencakup pemahaman tentang Tarbiyatul Aulad, kemampuan
literasi digital, serta keterampilan berkomunikasi dan menyelesaikan masalah. Pilar
ketiga, Praktik Pengasuhan Positif, diwujudkan melalui keteladanan, pembiasaan
perilaku baik, komunikasi yang efektif, dan penerapan mediasi digital. Pilar keempat,
Kekuatan Relasi Keluarga, meliputi pembangunan kedekatan emosional antara orang
tua dan anak, kohesi keluarga, serta dukungan emosional yang konsisten. Pilar kelima,
Dukungan Eksternal, mencakup keterlibatan komunitas Muslim, institusi pendidikan,
keluarga besar, serta akses terhadap berbagai sumber daya dan layanan. Kelima pilar ini
saling berkaitan dan bekerja secara sinergis untuk memperkuat ketahanan keluarga
Muslim di tengah dinamika era digital.

Walaupun pembahasan teoritis mengenai pola asuh Islami telah berkembang

Page 1168



L
o
=
<
=
8
Lo
o
o

cukup luas, penelitian empiris yang menguji efektivitasnya masih relatif terbatas.
Sintesis beberapa studi yang tersedia menunjukkan hasil yang menjanjikan. Penelitian
oleh Abdillah dkk. (Abdillah et al., 2025) melakukan eksperimen pada anak usia 4 tahun
untuk menilai efektivitas intervensi tarbiyah dalam menurunkan durasi penggunaan
gadget dengan desain single-subject AB. Melalui strategi Good Deed Star (gabungan
token economy dan penguatan nilai Islam) serta praktik muhasabah, penggunaan gawai
berhasil berkurang secara signifikan dari 108,6 menit menjadi 47,8 menit per hari
(penurunan 56%), yang menunjukkan bahwa intervensi berbasis tarbiyah mampu
meningkatkan kontrol diri anak. Studi lain oleh Rahmawati (Rahmawati, 2016)
menggunakan desain korelasional dengan sampel 109 siswa kelas VI untuk menelaah
hubungan antara holistic parenting dan kesejahteraan anak. Menggunakan instrumen
Holistic Parenting Scale dan MSLSS, hasil analisis Pearson menunjukkan korelasi kuat
(r = 0,70-0,86), dengan dimensi spiritual dan moral menjadi prediktor paling
signifikan. Temuan ini menegaskan bahwa pola asuh yang bernilai Islam berkontribusi
besar terhadap kesejahteraan anak. Dalam penelitian kualitatif oleh Wahyuni dan
Zainuddin (Wahyuni & Zainuddin, 2024), melibatkan tiga pengasuh dan empat anak
asuh, ditemukan bahwa praktik Islamic parenting seperti keteladanan, ibadah rutin,
nasihat penuh kasih, dan perhatian personal berdampak positif pada stabilitas
emosional dan rasa percaya diri anak. Pendekatan tersebut terbukti meningkatkan
resiliensi anak, terutama bagi mereka yang mengalami trauma kehilangan.

Sementara itu, telaah sistematis yang dilakukan Dwinandita (Dwinandita, 2024)
terhadap 39 artikel terbitan 2000 - 2024 menunjukkan bahwa nilai-nilai Islam secara
konsisten menjadi faktor protektif dalam membangun ketahanan keluarga. Spiritual
parenting muncul sebagai komponen paling berpengaruh, dengan dukungan komunitas
turut memperkuat efeknya. Namun, hasil kajian tersebut juga menekankan perlunya
penelitian kuantitatif yang lebih luas untuk memperkuat bukti empiris yang ada.
Berdasarkan sintesis dari seluruh literatur yang dikaji, dapat dirumuskan model
komprehensif pola asuh Islami untuk era digital yang mengintegrasikan prinsip-prinsip
funfamental Tarbiyatul Aulad dengan strategi digital parenting:

1. Tauhid sebagai Fondasi: Semua praktik pengasuhan berakar pada keyakinan kepada
Allah dan tanggung jawab sebagai Amanah

2. Keteladanan Orangtua: Orangtua sebagai role model utama dalam semua aspek
kehidupan, termasuk penggunaan teknologi

3. Keseimbangan Dunia-Akhirat: Memanfaatkan teknologi untuk kebaikan dunia dan
akhirat, bukan sekadar hiburan

4. Pembiasaan Konsisten: Pembentukan karakter melalui pembiasaan yang konsisten
dan berkelanjutan

5. Komunikasi Terbuka: Dialog yang hangat dan terbuka antara orangtua dan anak
tentang segala hal, termasuk pengalaman digital

6. Proteksi Seimbang: Melindungi anak dari bahaya tanpa mengekang perkembangan
dan kemandirian mereka

7. Kolaborasi Ekosistem: Sinergi antara keluarga, sekolah, dan komunitas dalam
mendukung pengasuhan

Strategi Implementasi Praktis yang dapat di lakukan dengan persiapan dan

penguatan orangtua melalui Pendidikan parenting Islami yang bisa dilaksanakan

bersama dalam keluarga dengan komunitas parenting muslim dengan adanya penguatan

literasi digital yang dapat mempermudah untuk memperoleh ilmu pengetahuan

Page 1169



L
i
=
<
®
=
=
o
o

parenting dan masukan positif terkait keluarga sehingga ini dapat membentu visi dan
nilai keluarga yang sesuai dengan nilai-nilai Islami dan mendapatkan jalinan networking
yang baik dengan komunitas orangtua Muslim yang satu visi dan misi untuk
meningkatkan kompetensi parenting Islami.

Implementasi di Rumah dengan penerapan habituasi ritual keagamaan bersama,
di mana orangtua mengalokasikan waktu khusus untuk mendampingi anak dalam
beribadah. Orangtua berperan sebagai model perilaku (role model) dalam menjaga etika
interaksi, baik di lingkungan domestik maupun publik. Penetapan regulasi penggunaan
perangkat digital menjadi esensial, dengan kesepakatan bersama mengenai waktu
berkualitas keluarga (family time) dan batasan penggunaan gawai. Hal ini memfasilitasi
terciptanya rutinitas dan ritual keluarga yang konsisten serta dipatuhi oleh seluruh
anggota. Implementasi sistem penghargaan (reward) berbasis nilai Islam dapat menjadi
stimulus tambahan untuk memperkuat komitmen keluarga dalam mengamalkan
prinsip-prinsip pengasuhan Islami. Orangtua perlu selektif dalam memilih lembaga
pendidikan yang memiliki keselarasan nilai dengan prinsip pengasuhan keluarga.
Partisipasi aktif dalam program parenting yang diselenggarakan sekolah, komunikasi
rutin dengan pendidik mengenai progres perkembangan anak, serta monitoring dan
evaluasi berkelanjutan terhadap pembentukan karakter anak menjadi komponen
penting. Observasi sistematis terhadap efektivitas strategi pengasuhan, disertai dengan
penyesuaian pendekatan sesuai tahap perkembangan anak, memungkinkan orangtua
memperoleh pemahaman komprehensif tentang dinamika perkembangan anak baik di
lingkungan rumah maupun sekolah.

Efektivitas penerapan pengasuhan Islami di era digital dapat dievaluasi melalui
enam indikator utama. Pertama, dimensi spiritual yang tercermin dari konsistensi
pelaksanaan ibadah wajib, internalisasi kesadaran pengawasan Ilahi (muraqabatullah),
dan kecintaan terhadap Al-Qur'an serta Sunnah. Kedua, aspek moral-karakter yang
mencakup integritas, amanah, tanggung jawab, empati sosial, self-control, kesabaran,
serta etika interaksi yang luhur. Ketiga, dimensi psikologis berupa kesejahteraan
emosional, self-esteem yang positif, resiliensi menghadapi adversitas, dan kompetensi
regulasi emosi. Keempat, indikator sosial yang meliputi kualitas relasi dengan keluarga,
kemampuan interaksi positif dengan peer group, serta kontribusi konstruktif di
lingkungan sekolah dan masyarakat. Kelima, aspek digital yang ditandai dengan
penggunaan teknologi yang proporsional, literasi digital dan kemampuan berpikir kritis
terhadap konten, etika digital sesuai nilai Islam, serta absennya gejala adiksi atau
dampak destruktif perangkat digital. Keenam, indikator ketahanan keluarga yang
termanifestasi dalam kohesivitas dan ikatan afektif yang solid, komunikasi terbuka dan
efektif, kapasitas keluarga dalam mengatasi krisis, serta konsistensi implementasi nilai-
nilai Islam dalam kehidupan keluarga.

Kesimpulan

Berdasarkan kajian literatur yang telah dilakukan, disimpulkan beberapa hal
penting dengan pola asuh Islami (Tarbiyatul Aulad) merupakan sistem pengasuhan
yang berlandaskan Al-Qur'an dan Sunnah, dengan prinsip-prinsip fundamental
meliputi keteladanan, pembiasaan, nasihat hikmah, pengawasan seimbang, reward-
punishment proporsional, keseimbangan, dan pendekatan bertahap. Pola asuh ini
mencakup tujuh dimensi pendidikan: iman, akhlak, fisik, intelektual, psikologis,
sosial, dan seksual. Kerangka komprehensif ini terbukti relevan untuk membentuk
karakter anak yang holistik dan seimbang. Era digital membawa tantangan serius

Page 1170



bagi pengasuhan anak Muslim, meliputi: penggunaan gadget berlebihan yang
mencapai rata-rata lebih dari 100 menit per hari pada anak prasekolah, substitusi
peran pengasuhan oleh teknologi, paparan konten negatif dan tidak sesuai nilai
Islam, praktik sharenting yang berisiko terhadap privasi anak, gangguan
pembelajaran daring, ancaman radikalisasi dan terorisme elektronik, serta
pergeseran nilai dan gaya hidup. Kesenjangan kompetensi digital antara orangtua
dan anak mempersulit implementasi pengawasan yang efektif. Studi empiris
menunjukkan bahwa implementasi pola asuh Islami efektif dalam membentuk
karakter anak dan mengatasi tantangan digital. Metode praktis yang terbukti efektif
yakni keteladanan dan pembiasaan ibadah, sistem reward berbasis nilai Islam,
kurikulum keluarga terstruktur, pemanfaatan konten digital Islami selektif,
pembatasan gadget sesuai tahap perkembangan, dan komunikasi efektif dengan
quality time. Ketahanan keluarga Muslim di era digital dapat diperkokoh melalui
lima pilar utama: fondasi spiritual yang kuat (akidah, ibadah, kesadaran tujuan
hidup), kompetensi orangtua (pengetahuan Tarbiyatul Aulad, literasi digital,
keterampilan komunikasi), praktik pengasuhan positif (keteladanan, pembiasaan,
mediasi digital), hubungan keluarga yang kuat (bonding, kohesi, dukungan
emosional), dan dukungan eksternal (komunitas, lembaga pendidikan, extended
family). Integrasi nilai-nilai Islam dalam praktik pengasuhan konsisten dikaitkan
dengan peningkatan ketahanan keluarga dan kemampuan beradaptasi dengan
perubahan tanpa kehilangan identitas. Meskipun fondasi teoretis pola asuh Islami
sudah kuat, penelitian empiris masih terbatas. Mayoritas studi bersifat kualitatif
dengan sampel kecil, sehingga generalisasi temuan perlu dilakukan dengan hati-hati.
Diperlukan lebih banyak studi kuantitatif dengan sampel besar, desain eksperimental
dan longitudinal, pengembangan instrumen terstandar, serta penelitian tentang
variabel moderator dan mediator efektivitas pola asuh Islami.

L
o
=
<
=
8
Lo
o
o

Daftar Pustaka

Abdillah, H., Pangastuti, R., & Erfansyah, N. F. (2025). Tarbiyah in the Digital Age :
An Islamic Behavioral Framework for Reducing the Duration of Gadget Use
in Preschoolers. 4(1), 199—213.

Amaliati, S. (2020). Pendidikan Karakter Perspektif Abdullah Nashih Ulwan dalam
Kitab Tarbiyatul Aulad Fil Islam dan Relevansinya Menjawab Problematika
Anak di Era Milenial. 2(1), 34—47.

Arlina, A., Siregar, E. R. S., Hasibuan, F., et al. (2023). At-Tadris : Journal of Islamic
Education Peran Orangtua Dalam Menanamkan Nilai-Nilai Islam pada
Anak di Era Digital At-Tadris : Journal of Islamic Education Sebagaimana
hadis Rasulullah : 2(2), 139—149. https://doi.org/10.56672/attadris.v2i2.77

Dwinandita, A. (2024). Islamic Child Parenting Practices and Muslim Family
Resilience in Southeast Asia : A Systematic Literature Review. 10(2), 83—105.

Faisal, N. F. (2025). Kaedah Pendidikan terhadap Anak-Anak Menurut Dr. Abdullah
Nasih Ulwan. 3(1), 82—96.

Farid, M., & Umam, K. (2024). Optimizing Parenting to Grow Early Childhood
Character Through Islamic Education in the Digital Era. 8(6), 2033—2038.
https://doi.org/10.31004/0bsesi.v8i6.6319

Hasanah, F. F. (2019). SHARENTING IN THE PERSPECTIVE OF ISLAMIC. 3(2), 42—
50.

Rahmawati, S. W. (2016). Holistic parenting to enhace children’s well being. 1967, 912—
0918.

Soetari, E. (2017). Pendidikan Karakter dengan Pendidikan Anak untuk Membina

Page 1171



Akhlak Islami. 116—147.

Subekti, G. K. H. dan M. Y. A. (2022). Penerapan Kitab Tarbiyah Al-Aulad Fi Al-
Islamkarya Abdullah Nashih Ulwan Dalam Mendidik Anak Di Era Digital.
03(02), 52—64.

Ulfiyatin, A. (2020). Sistem Sfth ( School From Home ) Di Era Pandemi Covid-19 Dan
Korelasinya Dengan Konsep Parenting Dalam Perspektif Al- Qur ’ An. 2(2),
123-149.

Ulwan, & Amaliati, S. (2020). Konsep Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam Abdullah Nashih
Relevansinya Dengan Pendidikan Islam Untuk “ Kidz Jaman Now ” . II(2).

Wahyuni, P., & Zainuddin, N. (2024). Journal of Islamic Education and Ethics
Islamic Parenting Methods to Increase Resilience Capability in Foster
Children at Bina Insani Orphanage , Moyudan , Sleman , Indonesia. 2(2),
113—128.

Yani, A., Khaeriyah, E., & Ulfah, M. (2017). Implementasi Islamic Parenting Dalam
Membentuk Karakter Anak Usia Dini Di Ra At-Taqwa Kota Cirebon.

Yulia Hairina. (2016). Prophetic Parenting Sebagai Model Pengasuhan Dalam
Pembentukan Karakter (Akhlak) Anak. 4(1), 79—94.

Yulianti, D. (2010). Pendidikan Anak Usia Dini. Global Media.

Zalnur, M. (2024). Pembentukan kepribadian muslim anak di masa golden age
melalui pendidikan profetik keluarga di era digital. 23(1), 130—140.
https://doi.org/10.24014/af.v23i1.

o
&
=
<
I
=
20
g
O

Page 1172



