
Page 1159  

Submited 

Revised 

Acceptance 

Publish Online 

: 20 January 2026 

: 25 January 2026 

: 3 February 2026 

: 4 February 2026 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

Original Article 
 

 

Implementasi Pola Asuh Islami (Tarbiyatul Aulad) dalam 

Pembentukan Karakter Anak Untuk Memperkokoh Ketahanan 

Keluarga di Era Digital 

 
Urwatul Wutsqah1✉, Dadang Sundawa2, Mariyatun Kabatiah3 

1,2Universitas Pendidikan Indonesia 
3Universitas Negeri Medan 

Korespondensi Email: urwatulwutsqah@upi.edu✉ 
 

Abstrak: 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
Era digital telah membawa perubahan signifikan dalam pola pengasuhan 

anak, termasuk tantangan baru seperti penggunaan gadget berlebihan, 

paparan konten negatif, dan melemahnya interaksi keluarga. Pola asuh 

Islami (Tarbiyatul Aulad) yang berlandaskan Al-Qur'an dan Hadits 

menawarkan kerangka komprehensif untuk membentuk karakter anak 

sekaligus memperkokoh ketahanan keluarga di tengah gempuran teknologi 

digital. Penelitian ini bertujuan menganalisis implementasi pola asuh 

Islami dalam pembentukan karakter anak dan penguatannya terhadap 

ketahanan keluarga di era digital melalui kajian literatur sistematis. 

Penelitian ini menggunakan metode literature review dengan menganalisis 

artikel ilmiah dari berbagai database akademik yang dipublikasikan antara 

tahun 2010-2025. Tulisan ini dibuat berdasarkan relevansi dengan tema 

pola asuh Islami, pembentukan karakter anak, dan ketahanan keluarga di 

era digital. Pola asuh Islami yang berlandaskan prinsip keteladanan, 

pembiasaan, nasihat hikmah, dan keseimbangan kasih sayang-disiplin 

terbukti efektif dalam membentuk karakter anak. Implementasi meliputi 

pembiasaan ibadah, mediasi digital terstruktur, dan kolaborasi orangtua- 

lembaga pendidikan. Studi empiris menunjukkan intervensi berbasis 

Tarbiyah dapat menurunkan penggunaan gadget hingga 56% dan 

meningkatkan kesejahteraan anak secara signifikan. Pola asuh Islami 

memberikan solusi komprehensif untuk tantangan pengasuhan di era 

digital dengan mengintegrasikan nilai-nilai Qurani, metode profetik, dan 

strategi digital parenting. Penguatan kapasitas orangtua, dukungan 

komunitas, dan konsistensi implementasi menjadi kunci keberhasilan 

dalam memperkokoh ketahanan keluarga. 

Kata kunci: Pola Asuh Islami, Tarbiyatul Aulad, Pembentukan Karakter, 

Ketahanan Keluarga, Era Digital. 
 

 

e-ISSN: 2775-5037 

p-ISSN: 2614-3917 

mailto:urwatulwutsqah@upi.edu


Page 1160  

 
 
 
 

 
Pendahuluan 

Indonesia salah satu negara yang tengah mengalami percepatan transformasi 

digital dalam beberapa tahun terakhir, dan tantangan pengasuhan pada era digitalpun 

kian rumit. Orangtua harus menyeimbangkan pemanfaatan teknologi sebagai sarana 

belajar dengan upaya melindungi anak dari berbagai dampak negatif penggunaan digital 

yang berlebihan. Beberapa persoalan yang sering muncul antara seperti kecenderungan 

anak mengalami ketergantungan pada gawai sehingga ini dapat menghambat 

perkembangan sosial-emosionalnya, belum lagi dengan risiko terpapar konten yang 

tidak pantas dan belum sesuai usia dengan kemudahan teknologi yang dapat di akses 

hanya dalam satu gengaman sehingga ini mampu menurunnya kualitas komunikasi 

serta kedekatan dalam keluarga, kebiasaan sharenting yang mengancam privasi anak, 

serta potensi radikalisasi maupun kekerasan di ruang siber yang bisa saja didapati oleh 

anak-anak dalam dunia digitalnya (Zalnur, 2024). 

Indonesia sebagai negara dengan mayoritas penduduk Muslim, pola asuh Islami 

(Tarbiyatul Aulad) menjadi relevan sebagai solusi alternatif yang komprehensif. Pola 

asuh Islami berlandaskan pada nilai-nilai Al-Qur'an dan Sunnah Rasulullah SAW, yang 

telah terbukti mampu membentuk generasi dengan karakter mulia sepanjang sejarah 

peradaban Islam. Konsep Tarbiyatul Aulad yang dikembangkan oleh ulama kontemporer 

seperti Abdullah Nashih Ulwan menawarkan kerangka sistematis yang mencakup 

dimensi spiritual, moral, fisik, intelektual, psikologis, dan sosial (Rahmawati, 2016). 

Sugito menyatakan bahwa ada beberapa prinsip pengasuhan orang tua yang berkaitan 

dengan pengembangan karakter. Prinsip dimaksud meliputi keteladanan diri, 

kebersamaan dengan anak dalam merealisasikan nilai moral, sikap demokratis, sikap 

terbuka dan jujur, dan kemampuan menghayati kehidupan anak, serta kesatuan kata 

dan Tindakan (Yulianti, 2010). Intensitas penerapan suatu prinsip oleh orang tua akan 

menentukan tingkat kepercayaan dan kewibawaan mereka di mata anak. Apabila 

kepercayaan dan kewibawaan tersebut tinggi, anak akan memberikan apresiasi yang 

berdampak pada tumbuhnya disiplin diri secara internal (bersumber dari kata hati). 

Sebaliknya, tingkat kepercayaan dan kewibawaan yang rendah akan menghasilkan 

disiplin diri yang rasional (berdasarkan nalar dan logika). Ketiadaan kepercayaan dan 

kewibawaan akan mendorong disiplin diri yang bersifat naluriah (instingtif). 

Ketahanan keluarga (family resilience) menjadi isu krusial di era digital. Keluarga yang 

tangguh mampu menghadapi tekanan dan perubahan sosial tanpa kehilangan nilai-nilai 

fundamental. Penelitian menunjukkan bahwa implementasi pola asuh Islami memiliki 

korelasi positif dengan peningkatan ketahanan keluarga dan kesejahteraan anak (Yani et 

al., 2017). Integrasi nilai-nilai Islam dalam pola pengasuhan berkaitan dengan 

kemampuan keluarga untuk menyesuaikan diri dengan tantangan modern sekaligus 

menjaga identitas serta prinsip-prinsip keagamaannya. Meski demikian, kajian 

mengenai penerapan konkret pola asuh Islami di era digital masih relatif minim. 

Kebanyakan penelitian yang ada bersifat normatif-teoretis atau berupa studi kasus 

dengan jumlah partisipan yang terbatas. Karena itu, diperlukan sebuah sintesis yang 

lebih menyeluruh yang menggabungkan berbagai temuan penelitian terbaru untuk 

menyediakan panduan praktis bagi orang tua Muslim dalam menghadapi kompleksitas 

pengasuhan di dunia digital (Yulia Hairina, 2016). 

 
Metode 

Metode penulisan menggunakan metode literature review (kajian pustaka) 

dengan pendekatan sistematis. Literature review adalah metode penelitian yang 



Page 1161  

 
 
 
 

 
mengumpulkan, mengevaluasi, dan mensintesis temuan-temuan dari berbagai sumber 

literatur ilmiah untuk menjawab pertanyaan penelitian tertentu. Metode ini dipilih 

karena sesuai dengan tujuan penelitian yang ingin menganalisis dan mensintesis 

pengetahuan yang sudah ada tentang pola asuh Islami dalam konteks era digital. Data 

dalam penelitian ini berasal dari literatur ilmiah yang terdiri dari: Artikel jurnal ilmiah 

yang dipublikasikan dalam jurnal nasional dan internasional terindeks, Prosiding 

konferensi ilmiah tentang pendidikan Islam, pengasuhan, dan kajian keluarga, Buku dan 

kitab klasik tentang Tarbiyatul Aulad, khususnya karya Abdullah Nashih Ulwan, Tesis 

dan disertasi yang relevan dengan tema penelitian. Database yang digunakan untuk 

pencarian literatur meliputi: SciSpace (database akademik internasional), Google 

Scholar (mesin pencari literatur akademik), Database jurnal nasional terakreditasi. 

 
Hasil 

1.1. Pola Asuh Keluarga Dalam Islam 

Pola asuh Islami atau yang dalam bahasa Arab disebut Tarbiyatul Aulad 

merupakan sistem pengasuhan anak yang berlandaskan pada nilai-nilai Al-Qur'an dan 

Sunnah Rasulullah SAW. Secara etimologis, kata tarbiyah berasal dari akar kata rabba- 

yurabbi yang berarti mendidik, mengasuh, memelihara, dan mengembangkan. 

Sedangkan aulad adalah bentuk jamak dari walad yang berarti anak (Abdillah et al., 

2025). Abdullah Nashih Ulwan, ulama kontemporer yang dikenal melalui karya besarnya 

Tarbiyatul Aulad, menjelaskan bahwa pendidikan anak dalam perspektif Islam 

merupakan rangkaian upaya yang dilakukan seorang pendidik untuk membimbing, 

mengajarkan, dan melatih anak agar berkembang secara seimbang di seluruh dimensi 

kepribadiannya. Dengan demikian, anak dipersiapkan untuk menjalani kehidupan 

sekaligus mampu menunaikan tujuan penciptaannya sebagai hamba Allah dan sebagai 

khalifah di bumi (Zalnur, 2024). Adapun landasan teologis pola asuh Islami bersumber 

dari: 

1. Al-Qur'an, Dimana Al Qur’an memberikan berbagai pedoman tentang 

pengasuhan anak, di antaranya: 

 
QS. Luqman (31:13-19): Nasihat Luqman al-Hakim kepada anaknya yang 

mencakup penanaman tauhid, perintah beribadah, kesadaran akan 

pengawasan Allah, akhlak mulia, dan adab dalam berinteraksi. Ayat ini 

menjadi rujukan utama para peneliti dalam mengembangkan konsep pola 

asuh Islami kontemporer. 

 
QS. At-Tahrim (66:6): "Hai orang-orang yang beriman, peliharalah dirimu 

dan keluargamu dari api neraka..." Ayat ini menegaskan tanggung jawab 

orangtua dalam mendidik dan melindungi anak dari berbagai ancaman, 

termasuk ancaman spiritual dan moral. 

 
2. Hadits, Berbagai hadits memberikan panduan praktis tentang pengasuhan 

anak: 

 
"Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah, maka kedua orangtuanyalah 

yang menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau Majusi." (HR. Bukhari dan 

Muslim) - Hadits ini menegaskan peran krusial orangtua dalam membentuk 



Page 1162  

 
 
 
 

 
kepribadian dan keyakinan anak (Zalnur, 2024). 

 
"Perintahkanlah anak-anakmu untuk shalat ketika berusia tujuh tahun, dan 

pukullah mereka (jika tidak shalat) ketika berusia sepuluh tahun, dan 

pisahkanlah tempat tidur mereka." (HR. Abu Daud) - Hadits ini memberikan 

panduan bertahap dalam pendidikan ibadah (Arlina, A., Siregar, E. R. S., 

Hasibuan, F., 2023). 

 
Berdasarkan kajian literatur, pola asuh Islami dibangun atas beberapa prinsip 

fundamental: 

1) Prinsip Keteladanan (Qudwah Hasanah): Keteladanan merupakan fondasi 

utama dalam pengasuhan berbasis nilai-nilai Islam. Peran orangtua sebagai 

figur yang diobservasi dan diimitasi oleh anak sangatlah krusial. Nabi 

Muhammad SAW telah menunjukkan contoh sempurna (uswatun hasanah) 

dalam seluruh dimensi kehidupan. Studi empiris mengindikasikan bahwa 

perilaku teladan orangtua dalam praktik keagamaan, moralitas, dan relasi 

sosial memberikan dampak substansial terhadap konstruksi kepribadian 

anak (Ulfiyatin, 2020). 

2) Prinsip Pembiasaan (Ta'widiyyah): Pembiasaan adalah strategi pedagogis 

yang mengondisikan anak melalui latihan sistematis dan repetitif untuk 

mengamalkan tindakan positif hingga terinternalisasi. Cakupan pembiasaan 

meliputi ritual keagamaan (pelaksanaan shalat, berdoa, tilawah Al-Qur'an), 

pengembangan karakter (kejujuran, kedisiplinan, akuntabilitas), serta 

interaksi sosial (altruisme, empati, penghormatan terhadap sesama). 

3) Prinsip Nasihat dan Hikmah (Mau'izhah): Penyampaian arahan melalui 

pendekatan yang penuh kebijaksanaan, kelembutan, dan ketepatan 

momentum merupakan teknik yang efisien dalam mendidik generasi muda. 

Komunikasi nasihat perlu disesuaikan dengan kapasitas kognitif anak dan 

diperkuat dengan landasan argumentasi yang logis (Zalnur, 2024). 

4) Prinsip Pengawasan (Muraqabah): Konsep pengawasan dalam ajaran Islam 

melampaui sekadar supervisi eksternal, melainkan bertujuan menumbuhkan 

kesadaran spiritual anak akan pengawasan Ilahi (muraqabatullah). Orangtua 

dituntut melakukan monitoring perkembangan anak secara proporsional— 

tidak terlalu permisif yang mengarah pada kelalaian, namun juga tidak 

otoriter yang menimbulkan tekanan psikologis (Arlina, A., Siregar, E. R. S., 

Hasibuan, F., 2023) 

5) Prinsip Reward dan Punishment yang Proporsional: Ajaran Islam 

mengadvokasi sistem konsekuensi yang berimbang. Penghargaan (reward) 

difungsikan sebagai reinforcement untuk memperkuat perilaku konstruktif, 

sedangkan sanksi (punishment) diaplikasikan sebagai instrumen 

pembelajaran ketika terjadi pelanggaran. Namun demikian, sanksi dalam 

perspektif Islam harus berdimensi edukatif, proporsional, dan tidak 

mengakibatkan trauma fisik maupun mental pada anak (Yulia Hairina, 2016) 

6) Prinsip Keseimbangan (Tawazun): Pola pengasuhan Islami mengutamakan 

ekuilibrium dalam berbagai dimensi: harmonisasi antara afeksi dan 

konsistensi, pemenuhan keperluan material dan spiritual, keselarasan antara 

hak dan tanggung jawab anak, serta integrasi aspek spiritual, kognitif, 



Page 1163  

 
 
 
 

 
emosional, dan fisikal (Farid & Umam, 2024). 

 

7) Prinsip Bertahap (Tadarruj): Pendidikan anak dalam kerangka Islam 

diimplementasikan secara gradual sesuai dengan tahapan perkembangan 

anak. Setiap fase memiliki karakteristik unik dan kebutuhan spesifik, 

sehingga strategi pengasuhan perlu diadaptasi secara dinamis. 

Dalam karya monumentalnya, Abdullah Nashih Ulwan menguraikan tujuh pilar 

esensial dalam konsep Tarbiyatul Aulad (pendidikan anak) (Ulwan & Amaliati, 2020) 

1) Pendidikan Iman (Tarbiyah Imaniyah): Dimensi ini berfokus pada internalisasi rukun 

iman yang mencakup keyakinan terhadap Allah SWT, para malaikat, kitab-kitab suci, 

para utusan Allah, kehidupan setelah kematian, serta qadha dan qadar. Aspek keimanan 

ini merupakan landasan fundamental yang harus diinternalisasikan sejak usia dini 

dalam perkembangan anak. 

2) Tarbiyatul Akhlak (Tarbiyah Khuluqiyah): Dimensi ini bertujuan mengonstruksi 

kepribadian yang berintegritas melalui penanaman nilai-nilai luhur seperti integritas, 

kredibilitas, ketabahan, rasa syukur, kerendahan hati, kemurahan hati, serta sikap 

menghargai sesama manusia. 

3) Pendidikan Fisik (Tarbiyah Jismiyah): Dimensi ini mencakup perhatian komprehensif 

terhadap aspek kesehatan jasmani, asupan gizi seimbang, aktivitas fisik teratur, dan 

praktik higienis untuk memastikan pertumbuhan fisik yang optimal dan stamina yang 

prima. 

4) Pendidikan Intelektual (Tarbiyah 'Aqliyah): Dimensi ini berorientasi pada stimulasi 

kapasitas kognitif, daya kreativitas, dan akuisisi pengetahuan. Ajaran Islam secara 

eksplisit menganjurkan umatnya untuk mengejar ilmu pengetahuan secara 

berkelanjutan. 

5) Pendidikan Psikologis (Tarbiyah Nafsiyah): Dimensi ini bertujuan membangun self- 

esteem yang positif, otonomi personal, resiliensi mental, serta kompetensi dalam 

regulasi emosi dan pengelolaan tekanan psikologis. 

6) Pendidikan Sosial (Tarbiyah Ijtima'iyah): Dimensi ini memfasilitasi pengembangan 

keterampilan interpersonal, menumbuhkan sensitivitas empati, dan mendorong 

partisipasi konstruktif dalam kehidupan bermasyarakat. 

7) Pendidikan Seksual (Tarbiyah Jinsiyah): Dimensi ini menyediakan edukasi yang sehat 

dan selaras dengan prinsip syariah mengenai seksualitas, yang disesuaikan dengan fase 

perkembangan kognitif dan emosional anak. 

Ketujuh dimensi pendidikan yang dirumuskan oleh Abdullah Nashih Ulwan ini 

membentuk suatu sistem pengasuhan yang holistik dan terintegrasi. Keseluruhan 

dimensi tersebut tidak berdiri sendiri, melainkan saling berkaitan dan memperkuat satu 

sama lain dalam membentuk kepribadian anak yang utuh. Pendekatan komprehensif ini 

mencerminkan pandangan Islam yang menekankan keseimbangan antara aspek 

spiritual, moral, intelektual, fisik, psikologis, dan sosial dalam proses pendidikan anak. 

 
2. Tantangan Pola Asuh di Era Digital 

2.1. Karakteristik Era Digital dan Dampaknya terhadap Keluarga 

Era digital ditandai dengan penetrasi masif teknologi informasi dan komunikasi 

dalam kehidupan sehari-hari. Smartphone, internet, media sosial, dan berbagai platform 

digital telah mengubah cara manusia berkomunikasi, belajar, bekerja, dan bersosialisasi. 

Bagi keluarga Muslim, era digital membawa dampak ganda: peluang dan tantangan 



Page 1164  

 
 
 
 

 
(Faisal, 2025). Dan berbagai peluang pada masa Era digital ini yang dapat dimanfaatkan 

untuk mendukung kehidupan keluarga, khususnya dalam pembentukan karakter 

melalui pemanfaatan teknologi yang semakin mudah diakses. Beragam kemudahan 

seperti akses terhadap konten edukatif dan dakwah Islam, platform pembelajaran Al- 

Qur’an dan hadis secara daring, fasilitas komunikasi serta silaturahim virtual, hingga 

sumber belajar yang lebih luas bagi pengembangan potensi anak, menjadi modal penting 

bagi penguatan ketahanan keluarga. Dengan penetrasi teknologi informasi dan 

komunikasi yang begitu masif dalam kehidupan sehari-hari, orang tua dapat 

memanfaatkan berbagai platform digital secara bijak dan edukatif sehingga proses 

pendampingan keluarga menjadi lebih efektif dan bermakna. 

Di sisi lain, era digital juga menghadirkan sejumlah tantangan yang harus 

diantisipasi. Berbagai risiko seperti paparan konten negatif yang bertentangan dengan 

nilai-nilai Islam, kemungkinan kecanduan gawai dan media sosial, serta berkurangnya 

kualitas interaksi tatap muka dalam keluarga menjadi perhatian penting. Selain itu, isu 

keamanan siber dan perlindungan privasi, maupun potensi pergeseran nilai dan pola 

hidup, turut menuntut kewaspadaan orang tua agar perkembangan anak tetap berada 

pada arah yang positif. Sehingga kesenjangan Literasi Digital Orangtua dan Anak 

menjadi disparitas kompetensi digital antara generasi menjadi hambatan signifikan. 

Banyak orangtua yang belum memiliki kapasitas untuk memahami algoritma platform 

digital, mengoperasikan fitur parental control, mendeteksi indikasi adiksi digital atau 

cyberbullying, menyeleksi konten edukatif Islami berkualitas, serta berkomunikasi 

efektif tentang penggunaan teknologi. Kondisi ini menghambat implementasi 

pengawasan (muraqabah) yang optimal dalam kerangka pengasuhan Islami. 

Pergeseran peran pengasuhan dari orangtua kepada teknologi digital semakin 

mengkhawatirkan. Anak-anak kini lebih banyak memperoleh pembelajaran melalui 

konten digital daripada interaksi langsung dengan orangtua mereka. Padahal, 

keteladanan dan komunikasi tatap muka merupakan metode fundamental dalam tradisi 

pengasuhan Islami yang tidak dapat digantikan oleh teknologi (Arlina, A., Siregar, E. R. 

S., Hasibuan, F., 2023). Ketiadaan batasan akses internet juga membuka celah bagi anak 

untuk terpapar konten-konten yang bertentangan dengan ajaran Islam, seperti materi 

pornografi, kekerasan, dan promosi gaya hidup yang tidak sesuai dengan syariah 

(Subekti, 2022). Praktik sharenting atau berbagi informasi pribadi anak di media sosial 

menimbulkan problematika tersendiri. Praktik ini tidak hanya melanggar hak privasi 

anak, tetapi juga membuka risiko eksploitasi data, membentuk karakter yang cenderung 

narsis, serta bertentangan dengan prinsip Islam dalam menjaga kehormatan dan 

martabat. Fenomena ini perlu dikaji ulang berdasarkan prinsip pemeliharaan fitrah dan 

perlindungan kehormatan anak dalam Islam (Soetari, 2017). 

Setelah pembelajaran daring yang semakin masif pasca-pandemi menghadirkan 

tantangan kompleks dalam pendampingan pembelajaran, pengelolaan waktu 

penggunaan layar, pemeliharaan konsistensi dalam menjalankan ritual keagamaan, 

serta pembentukan karakter yang efektif. Di sisi lain, platform digital juga menjadi 

sarana penyebaran ideologi ekstremis yang menargetkan anak-anak melalui game online 

dan konten edukatif yang terselubung (Ulfiyatin, 2020). Anak-anak yang belum 

memiliki fondasi pemahaman keagamaan yang kuat menjadi sangat rentan terhadap 

propaganda radikal semacam ini. Lebih jauh lagi, media sosial kerap mempromosikan 

nilai-nilai konsumerisme, hedonisme, dan liberalisme yang bertentangan dengan ajaran 

Islam. Paparan nilai-nilai tersebut berpotensi menyebabkan krisis identitas pada anak, 

di mana mereka mengalami kebingungan dalam memahami jati diri dan nilai-nilai yang 



Page 1165  

 
 
 
 

 
seharusnya dipegang teguh (Faisal, 2025). 

 
2.2. Implementasi Pola Asuh Islami dalam Pembentukan Karakter Anak di 

Era Digital 

Penerapan pengasuhan Islami di era digital menuntut pendekatan komprehensif 

yang memadukan konsep Tarbiyatul Aulad dengan strategi digital parenting 

kontemporer. Berdasarkan kajian literatur, kerangka implementasi dapat 

dikelompokkan ke dalam beberapa dimensi: Pertama, Dimensi Spiritual-Moral 

Mencakup habituasi ritual keagamaan dan dzikir, internalisasi nilai-nilai etika Islam, 

serta kultivasi kesadaran akan pengawasan Ilahi (muraqabatullah). Kedua, Dimensi 

Edukatif-Kognitif Meliputi pemanfaatan teknologi sebagai medium pembelajaran Al- 

Qur'an dan hadits, pengembangan kompetensi literasi digital berbasis nilai Islam, serta 

stimulasi kemampuan berpikir analitis yang berlandaskan prinsip-prinsip keislaman. 

Ketiga, Dimensi Sosial-Emosional Terdiri dari penguatan komunikasi dan ikatan afektif 

keluarga, kultivasi empati dan sensitivitas sosial, serta pengembangan kompetensi 

regulasi emosi dan self-control. Keempat, Dimensi Protektif Mencakup supervisi dan 

mediasi aktif terhadap penggunaan teknologi, proteksi dari paparan konten destruktif, 

serta upaya preventif terhadap adiksi digital. 

Keteladanan dan Pembiasaan Ibadah dimana dari hasil riset empiris di berbagai 

lembaga pendidikan Islam menunjukkan bahwa habituasi ritual keagamaan sejak usia 

dini membentuk fondasi karakter religius yang solid (Ulfiyatin, 2020). Praktik efektif 

meliputi shalat berjamaah rutin di rumah atau masjid meskipun gerakan anak belum 

sempurna, rutinitas dzikir dan doa sebelum-sesudah aktivitas harian, murajaah hafalan 

Al-Qur'an dengan bantuan aplikasi digital, serta penyampaian kisah inspiratif Nabi dan 

sahabat melalui buku, video edukatif, atau aplikasi multimedia (Faisal, 2025). Penelitian 

mengonfirmasi bahwa habituasi ini tidak sekadar membentuk ritual, tetapi juga 

membangun kesadaran spiritual dan karakter disiplin yang berdampak positif pada 

berbagai aspek kehidupan anak. 

Sistem Reward Berbasis Nilai Islam dapat dilakukan dalam studi eksperimental 

menunjukkan efektivitas sistem "Bintang Kebaikan" (Islamic Token Economy) yang 

mengadaptasi prinsip token economy dengan nilai Islam (Abdillah et al., 2025). Sistem 

ini mengoperasikan mekanisme pemberian poin untuk setiap perbuatan baik seperti 

shalat tepat waktu, membantu orangtua, berbagi dengan saudara, dan mengurangi 

waktu gadget. Poin dapat ditukar dengan reward sesuai syariat seperti mainan edukatif, 

buku cerita Islami, atau waktu bermain outdoor bersama keluarga, disertai komponen 

muhasabah harian untuk refleksi dan perencanaan kebaikan. Hasil penelitian 

mengindikasikan penurunan signifikan durasi penggunaan gadget hingga 56%, dari 

rata-rata 108,6 menit menjadi 47,8 menit per hari selama periode intervensi (Yulia 

Hairina, 2016). Metode ini efektif dalam mengajarkan konsep konsekuensi positif 

(thawab) dan membangun self-regulation sebagai bagian integral karakter Islami. 

Kurikulum keluarga dan kolaborasi institusional dalam implementasi pengasuhan 

Islami yang efektif memerlukan struktur terorganisir dan konsistensi antara lingkungan 

rumah dan sekolah (Ulfiyatin, 2020). Program parenting terstruktur mencakup 

pertemuan rutin orangtua-guru (POMG) untuk mendiskusikan progres anak dan strategi 

pengasuhan yang konsisten, workshop dan seminar tentang metode Tarbiyatul Aulad 

dan digital parenting, panduan kurikulum keluarga berisi aktivitas harian/mingguan 

untuk memperkuat internalisasi nilai Islam, serta komunikasi berkala melalui 



Page 1166  

 
 
 
 

 
WhatsApp, buku penghubung, atau aplikasi untuk monitoring perkembangan. Riset 

mengonfirmasi bahwa sinkronisasi strategi pengasuhan antara rumah dan sekolah 

signifikan meningkatkan efektivitas pembentukan karakter (Amaliati, 2020). 

Optimalisasi Konten Digital Islami dengan mengoptimalisaikan kecanggihan 

teknologi dapat menjadi medium pembelajaran Islam yang efektif bila diseleksi dengan 

cermat dan digunakan secara bijaksana (Faisal, 2025). Sumber daya digital yang 

direkomendasikan meliputi aplikasi pembelajaran Al-Qur'an interaktif seperti Marbel 

Belajar Mengaji, Iqro Digital, dan Al-Qur'an for Kids yang membantu anak belajar 

dengan metode interaktif; konten video edukatif seperti Nussa dan Rara, Omar & Hana, 

dan Zaky yang menyajikan materi tentang akhlak, ibadah, dan kisah Nabi dengan cara 

menarik; game edukatif bernuansa Islam yang mengajarkan nilai berbagi, menolong, 

dan ibadah sebagai alternatif game konvensional; serta e-book dan audiobook kisah 

Nabi, sahabat, dan tokoh Islam dalam format digital yang memfasilitasi kemudahan 

akses pembelajaran. 

Dan prinsip penggunaan konten digital baiknya yang dapat dilakukan oleh 

orangtua dengan selektif dimana orangtua harus melakukan kurasi konten dan 

memastikan kesesuaian dengan nilai Islam dan usia anak dan memberikan batasan 

screen time kepada anak meskipun kontennya edukatif Islami, orangtua pun harus 

dapan mengintegrasikan konten digital harus dengan aktivitas offline dan interaksi 

langsung bisa dengan menggunakan google family link agar anak lebih terpantau dalam 

menjelajah dunia sosial media, sehingga orangtuapun dapat mendampingi dan 

mendiskusikan konten yang ditonton/dimainkan anak (Hasanah, 2019). 

Dalam mengimplementasikan konsep muraqabah di era digital, orang tua perlu 

menerapkan strategi yang terukur dalam mengatur penggunaan perangkat elektronik 

anak. Pembatasan waktu layar perlu disesuaikan dengan tahapan perkembangan anak. 

Untuk balita usia 0-2 tahun, paparan layar sebaiknya dihindari sepenuhnya, kecuali 

untuk keperluan komunikasi video dengan anggota keluarga. Anak prasekolah berusia 3- 

5 tahun dapat diberikan akses terbatas maksimal satu jam setiap hari, dengan syarat 

konten yang ditonton bersifat edukatif dan disertai pendampingan intensif dari orang 

tua. Pada rentang usia 6-12 tahun, durasi penggunaan dapat ditingkatkan hingga dua 

jam per hari dengan penetapan aturan yang tegas mengenai jadwal dan jenis konten 

yang diperbolehkan. Sementara untuk remaja usia 13 tahun ke atas, pendekatan yang 

lebih partisipatif dapat diterapkan melalui diskusi dan kesepakatan bersama tentang 

batasan penggunaan, dengan menekankan aspek tanggung jawab pribadi dan 

pemahaman akan konsekuensi dari pilihan mereka (Hasanah, 2019). 

Komunikasi yang berkualitas adalah inti dari pola asuh Islami. Di era digital yang 

penuh distraksi, menciptakan quality time menjadi tantangan tersendiri hal yang harus 

di lakukan oleh orangtua dengan mengalokasikan waktu khusus setiap hari untuk 

berkumpul tanpa gangguan gadget (misalnya saat makan malam, sebelum tidur), Active 

listening dengan mendengarkan cerita dan keluh kesah anak dengan penuh perhatian 

tanpa distraksi smartphone, Diskusi nilai-nilai dengan menggunakan kejadian sehari- 

hari atau konten yang dilihat anak sebagai bahan diskusi tentang nilai-nilai Islam, 

Melakukan aktivitas bersama seperti masak bersama, berkebun, olahraga, atau proyek 

DIY yang memperkuat bonding, dan menciptakan ritual keluarga seperti kajian keluarga 

mingguan, malam minggu tanpa gadget, atau liburan keluarga berkala (Farid & Umam, 

2024). Dan ini menunjukkan bahwa holistic parenting yang mencakup quality time dan 

komunikasi efektif memiliki korelasi positif signifikan dengan kesejahteraan anak. 



Page 1167  

 
 
 
 

 
3. Strategi Memperkokoh Ketahanan Keluarga di Era Digital 

3.1. Konsep Ketahanan Keluarga dalam Perspektif Islam 

Ketahanan keluarga (family resilience) adalah kemampuan keluarga untuk 

bertahan, beradaptasi, dan tumbuh dalam menghadapi tekanan, krisis, dan perubahan. 

Dalam perspektif Islam, ketahanan keluarga dibangun atas fondasi nilai-nilai Qurani 

dan Sunnah yang mencakup dimensi spiritual, moral, sosial, dan ekonomi. Systematic 

literature review yang dilakukan oleh Dwinandita mengidentifikasi bahwa integrasi 

nilai-nilai Islam dalam praktik pengasuhan dikaitkan dengan peningkatan ketahanan 

keluarga dan perkembangan moral anak (Dwinandita, 2024). Keluarga Muslim yang 

kuat memiliki karakteristik: a. Fondasi tauhid yang kokoh: Keyakinan kepada Allah 

sebagai sumber kekuatan dalam menghadapi ujian, b. Komitmen pada syariat: 

Menjalankan perintah agama sebagai pedoman hidup, c. Akhlak mulia: Interaksi 

keluarga yang didasari kasih sayang, saling menghormati, dan komunikasi yang baik, d. 

Dukungan sosial: Jaringan dukungan dari extended family dan komunitas Muslim, e. 

Kemampuan adaptasi: Fleksibilitas dalam menghadapi perubahan tanpa kehilangan 

nilai fundamental. 

Fondasi ketahanan keluarga adalah nilai-nilai Islam yang tertanam kuat dalam 

setiap anggota keluarga dengan memastikan seluruh anggota keluarga memiliki 

pemahaman tauhid yang benar sebagai benteng dari ideologi yang menyesatkan 

sehingga mampu konsistensi dalam menjalankan ibadah wajib dan sunnah sebagai 

keluarga (shalat berjamaah, puasa bersama, kajian keluarga) sehingga membangun 

budaya keluarga yang didasari akhlak mulia (saling menghormati, komunikasi santun, 

menyelesaikan konflik dengan bijak) menjadikan identitas Muslim yang positif dan 

membangun kebanggaan sebagai muslim yang moderat, tidak ekstrem, dan mampu 

berkontribusi positif di masyarakat. 

Orangtua adalah kunci utama dalam ketahanan keluarga. Pengembangan kapasitas 

orangtua meliputi (Ulfiyatin, 2020): 

• Pendidikan parenting Islami: Mengikuti kajian, workshop, atau kelas parenting 

yang mengajarkan metode Tarbiyatul Aulad dan aplikasinya dalam konteks 

kontemporer 

• Peningkatan literasi digital: Orangtua perlu memiliki pemahaman yang memadai 

tentang teknologi digital, risiko, dan cara mengatasinya 

• Pengembangan keterampilan komunikasi: Belajar teknik komunikasi efektif, 

active listening, dan menyelesaikan konflik dengan anak 

• Self-care dan kesehatan mental: Orangtua yang sehat secara fisik dan mental 

lebih mampu memberikan pengasuhan yang optimal 

• Networking dengan orangtua lain: Bergabung dalam komunitas orangtua Muslim 

untuk berbagi pengalaman dan saling mendukung 

Prinsip utama dalam pendampingan digital adalah menjaga keseimbangan 

antara perlindungan dan kebebasan anak. menguraikan tiga bentuk strategi mediasi 

digital yang dapat diterapkan orang tua. Pertama, Active Mediation (Mediasi Aktif), 

yaitu keterlibatan orang tua dalam mendampingi anak saat menggunakan teknologi, 

berdiskusi mengenai konten yang mereka akses, menanamkan nilai-nilai Islam terkait 

dunia digital, serta memanfaatkan setiap pengalaman digital sebagai kesempatan 

belajar. Kedua, Restrictive Mediation (Mediasi Restriktif), yaitu penetapan aturan yang 

jelas mengenai durasi dan jenis penggunaan teknologi, penerapan parental control dan 

filter konten, membatasi akses ke aplikasi tertentu, serta memberikan konsekuensi 



Page 1168  

 
 
 
 

 
ketika aturan dilanggar. Ketiga, Co-using (Penggunaan Bersama), di mana orang tua 

terlibat langsung dalam aktivitas digital anak, seperti menonton konten edukatif, 

bermain gim edukatif bersama, atau memanfaatkan teknologi untuk kegiatan keluarga 

misalnya video call dengan kerabat atau mencari resep untuk dimasak bersama serta 

memberikan teladan dalam penggunaan teknologi yang sehat. 

Melindungi anak dari ancaman digital adalah bagian dari tanggung jawab 

orangtua dalam Islam dengan mengajarkan anak untuk berpikir kritis terhadap 

informasi online, mengenali hoaks, dan memahami etika digital dalam Islam dan 

memberikan pemahaman tentang privasi orangtua mengajarkan anak untuk tidak 

membagikan informasi pribadi online dan memahami risiko sharenting, orangtua harus 

membangun komunikasi terbuka dengan anak sehingga anak berani melaporkan jika 

mengalami perundungan online dan membekali anak dengan pemahaman Islam yang 

moderat dan kemampuan mengenali propaganda ekstremisme sehingga anak terfilter 

dari bahaya cyber yang ada di era digital (Subekti, 2022). 

Ketahanan keluarga tidak hanya bergantung pada kekuatan internal keluarga, 

tetapi juga dukungan dari lingkungan (Dwinandita, 2024), seperti pada aktif dalam 

kegiatan masjid sebagai pusat pembinaan keluarga Muslim, Memilih sekolah yang 

values-nya sejalan dengan nilai keluarga dan aktif berkolaborasi dengan sekolah, 

Bergabung dengan kelompok kajian yang fokus pada pembinaan keluarga dan parenting 

Islami, Mempertahankan silaturahmi dan dukungan dari keluarga besar dan, Bergabung 

dengan komunitas orangtua (online atau offline) untuk berbagi pengalaman dan saling 

mendukung. 

Keluarga yang memiliki ketangguhan mampu menghadapi krisis dengan 

pendekatan yang berlandaskan ajaran Islam. Pertama, mengedepankan sikap sabar dan 

tawakal, yakni menerima ujian dengan ketabahan serta menyerahkan hasilnya kepada 

Allah. Kedua, menerapkan penyelesaian masalah secara proaktif, tidak hanya pasrah, 

tetapi berusaha mencari solusi melalui doa dan ikhtiar nyata. Ketiga, membangun 

komunikasi yang transparan dengan membahas persoalan secara jujur dan mencari 

jalan keluar bersama. Keempat, bersikap terbuka untuk mencari bantuan dari pihak 

profesional seperti konselor, psikolog Muslim, atau ustadz atau ahli agama ketika 

diperlukan. Kelima, memandang setiap tantangan sebagai sarana untuk belajar dan 

memperkuat keimanan keluarga. 

3.2. Model Ketahanan Keluarga Muslim di Era Digital 

Model ketahanan keluarga Muslim di era digital yang terdiri atas lima pilar utama. 

Pilar pertama, Fondasi Spiritual, meliputi penguatan akidah, konsistensi dalam 

beribadah, serta pemahaman akan tujuan hidup (maqāṣid al-ḥayāh). Pilar kedua, 

Kompetensi Orang Tua, mencakup pemahaman tentang Tarbiyatul Aulad, kemampuan 

literasi digital, serta keterampilan berkomunikasi dan menyelesaikan masalah. Pilar 

ketiga, Praktik Pengasuhan Positif, diwujudkan melalui keteladanan, pembiasaan 

perilaku baik, komunikasi yang efektif, dan penerapan mediasi digital. Pilar keempat, 

Kekuatan Relasi Keluarga, meliputi pembangunan kedekatan emosional antara orang 

tua dan anak, kohesi keluarga, serta dukungan emosional yang konsisten. Pilar kelima, 

Dukungan Eksternal, mencakup keterlibatan komunitas Muslim, institusi pendidikan, 

keluarga besar, serta akses terhadap berbagai sumber daya dan layanan. Kelima pilar ini 

saling berkaitan dan bekerja secara sinergis untuk memperkuat ketahanan keluarga 

Muslim di tengah dinamika era digital. 

Walaupun pembahasan teoritis mengenai pola asuh Islami telah berkembang 



Page 1169  

 
 
 
 

 
cukup luas, penelitian empiris yang menguji efektivitasnya masih relatif terbatas. 

Sintesis beberapa studi yang tersedia menunjukkan hasil yang menjanjikan. Penelitian 

oleh Abdillah dkk. (Abdillah et al., 2025) melakukan eksperimen pada anak usia 4 tahun 

untuk menilai efektivitas intervensi tarbiyah dalam menurunkan durasi penggunaan 

gadget dengan desain single-subject AB. Melalui strategi Good Deed Star (gabungan 

token economy dan penguatan nilai Islam) serta praktik muhasabah, penggunaan gawai 

berhasil berkurang secara signifikan dari 108,6 menit menjadi 47,8 menit per hari 

(penurunan 56%), yang menunjukkan bahwa intervensi berbasis tarbiyah mampu 

meningkatkan kontrol diri anak. Studi lain oleh Rahmawati (Rahmawati, 2016) 

menggunakan desain korelasional dengan sampel 109 siswa kelas VI untuk menelaah 

hubungan antara holistic parenting dan kesejahteraan anak. Menggunakan instrumen 

Holistic Parenting Scale dan MSLSS, hasil analisis Pearson menunjukkan korelasi kuat 

(r = 0,70–0,86), dengan dimensi spiritual dan moral menjadi prediktor paling 

signifikan. Temuan ini menegaskan bahwa pola asuh yang bernilai Islam berkontribusi 

besar terhadap kesejahteraan anak. Dalam penelitian kualitatif oleh Wahyuni dan 

Zainuddin (Wahyuni & Zainuddin, 2024), melibatkan tiga pengasuh dan empat anak 

asuh, ditemukan bahwa praktik Islamic parenting seperti keteladanan, ibadah rutin, 

nasihat penuh kasih, dan perhatian personal berdampak positif pada stabilitas 

emosional dan rasa percaya diri anak. Pendekatan tersebut terbukti meningkatkan 

resiliensi anak, terutama bagi mereka yang mengalami trauma kehilangan. 

Sementara itu, telaah sistematis yang dilakukan Dwinandita (Dwinandita, 2024) 

terhadap 39 artikel terbitan 2000 - 2024 menunjukkan bahwa nilai-nilai Islam secara 

konsisten menjadi faktor protektif dalam membangun ketahanan keluarga. Spiritual 

parenting muncul sebagai komponen paling berpengaruh, dengan dukungan komunitas 

turut memperkuat efeknya. Namun, hasil kajian tersebut juga menekankan perlunya 

penelitian kuantitatif yang lebih luas untuk memperkuat bukti empiris yang ada. 

Berdasarkan sintesis dari seluruh literatur yang dikaji, dapat dirumuskan model 

komprehensif pola asuh Islami untuk era digital yang mengintegrasikan prinsip-prinsip 

funfamental Tarbiyatul Aulad dengan strategi digital parenting: 

1. Tauhid sebagai Fondasi: Semua praktik pengasuhan berakar pada keyakinan kepada 

Allah dan tanggung jawab sebagai Amanah 

2. Keteladanan Orangtua: Orangtua sebagai role model utama dalam semua aspek 

kehidupan, termasuk penggunaan teknologi 

3. Keseimbangan Dunia-Akhirat: Memanfaatkan teknologi untuk kebaikan dunia dan 

akhirat, bukan sekadar hiburan 

4. Pembiasaan Konsisten: Pembentukan karakter melalui pembiasaan yang konsisten 

dan berkelanjutan 

5. Komunikasi Terbuka: Dialog yang hangat dan terbuka antara orangtua dan anak 

tentang segala hal, termasuk pengalaman digital 

6. Proteksi Seimbang: Melindungi anak dari bahaya tanpa mengekang perkembangan 

dan kemandirian mereka 

7. Kolaborasi Ekosistem: Sinergi antara keluarga, sekolah, dan komunitas dalam 

mendukung pengasuhan 

Strategi Implementasi Praktis yang dapat di lakukan dengan persiapan dan 

penguatan orangtua melalui Pendidikan parenting Islami yang bisa dilaksanakan 

bersama dalam keluarga dengan komunitas parenting muslim dengan adanya penguatan 

literasi digital yang dapat mempermudah untuk memperoleh ilmu pengetahuan 



Page 1170  

 
 
 
 

 
parenting dan masukan positif terkait keluarga sehingga ini dapat membentu visi dan 

nilai keluarga yang sesuai dengan nilai-nilai Islami dan mendapatkan jalinan networking 

yang baik dengan komunitas orangtua Muslim yang satu visi dan misi untuk 

meningkatkan kompetensi parenting Islami. 

Implementasi di Rumah dengan penerapan habituasi ritual keagamaan bersama, 

di mana orangtua mengalokasikan waktu khusus untuk mendampingi anak dalam 

beribadah. Orangtua berperan sebagai model perilaku (role model) dalam menjaga etika 

interaksi, baik di lingkungan domestik maupun publik. Penetapan regulasi penggunaan 

perangkat digital menjadi esensial, dengan kesepakatan bersama mengenai waktu 

berkualitas keluarga (family time) dan batasan penggunaan gawai. Hal ini memfasilitasi 

terciptanya rutinitas dan ritual keluarga yang konsisten serta dipatuhi oleh seluruh 

anggota. Implementasi sistem penghargaan (reward) berbasis nilai Islam dapat menjadi 

stimulus tambahan untuk memperkuat komitmen keluarga dalam mengamalkan 

prinsip-prinsip pengasuhan Islami. Orangtua perlu selektif dalam memilih lembaga 

pendidikan yang memiliki keselarasan nilai dengan prinsip pengasuhan keluarga. 

Partisipasi aktif dalam program parenting yang diselenggarakan sekolah, komunikasi 

rutin dengan pendidik mengenai progres perkembangan anak, serta monitoring dan 

evaluasi berkelanjutan terhadap pembentukan karakter anak menjadi komponen 

penting. Observasi sistematis terhadap efektivitas strategi pengasuhan, disertai dengan 

penyesuaian pendekatan sesuai tahap perkembangan anak, memungkinkan orangtua 

memperoleh pemahaman komprehensif tentang dinamika perkembangan anak baik di 

lingkungan rumah maupun sekolah. 

Efektivitas penerapan pengasuhan Islami di era digital dapat dievaluasi melalui 

enam indikator utama. Pertama, dimensi spiritual yang tercermin dari konsistensi 

pelaksanaan ibadah wajib, internalisasi kesadaran pengawasan Ilahi (muraqabatullah), 

dan kecintaan terhadap Al-Qur'an serta Sunnah. Kedua, aspek moral-karakter yang 

mencakup integritas, amanah, tanggung jawab, empati sosial, self-control, kesabaran, 

serta etika interaksi yang luhur. Ketiga, dimensi psikologis berupa kesejahteraan 

emosional, self-esteem yang positif, resiliensi menghadapi adversitas, dan kompetensi 

regulasi emosi. Keempat, indikator sosial yang meliputi kualitas relasi dengan keluarga, 

kemampuan interaksi positif dengan peer group, serta kontribusi konstruktif di 

lingkungan sekolah dan masyarakat. Kelima, aspek digital yang ditandai dengan 

penggunaan teknologi yang proporsional, literasi digital dan kemampuan berpikir kritis 

terhadap konten, etika digital sesuai nilai Islam, serta absennya gejala adiksi atau 

dampak destruktif perangkat digital. Keenam, indikator ketahanan keluarga yang 

termanifestasi dalam kohesivitas dan ikatan afektif yang solid, komunikasi terbuka dan 

efektif, kapasitas keluarga dalam mengatasi krisis, serta konsistensi implementasi nilai- 

nilai Islam dalam kehidupan keluarga. 

 
Kesimpulan 

Berdasarkan kajian literatur yang telah dilakukan, disimpulkan beberapa hal 

penting dengan pola asuh Islami (Tarbiyatul Aulad) merupakan sistem pengasuhan 

yang berlandaskan Al-Qur'an dan Sunnah, dengan prinsip-prinsip fundamental 

meliputi keteladanan, pembiasaan, nasihat hikmah, pengawasan seimbang, reward- 

punishment proporsional, keseimbangan, dan pendekatan bertahap. Pola asuh ini 

mencakup tujuh dimensi pendidikan: iman, akhlak, fisik, intelektual, psikologis, 

sosial, dan seksual. Kerangka komprehensif ini terbukti relevan untuk membentuk 

karakter anak yang holistik dan seimbang. Era digital membawa tantangan serius 



Page 1171  

 
 
 
 

 
bagi pengasuhan anak Muslim, meliputi: penggunaan gadget berlebihan yang 

mencapai rata-rata lebih dari 100 menit per hari pada anak prasekolah, substitusi 

peran pengasuhan oleh teknologi, paparan konten negatif dan tidak sesuai nilai 

Islam, praktik sharenting yang berisiko terhadap privasi anak, gangguan 

pembelajaran daring, ancaman radikalisasi dan terorisme elektronik, serta 

pergeseran nilai dan gaya hidup. Kesenjangan kompetensi digital antara orangtua 

dan anak mempersulit implementasi pengawasan yang efektif. Studi empiris 

menunjukkan bahwa implementasi pola asuh Islami efektif dalam membentuk 

karakter anak dan mengatasi tantangan digital. Metode praktis yang terbukti efektif 

yakni keteladanan dan pembiasaan ibadah, sistem reward berbasis nilai Islam, 

kurikulum keluarga terstruktur, pemanfaatan konten digital Islami selektif, 

pembatasan gadget sesuai tahap perkembangan, dan komunikasi efektif dengan 

quality time. Ketahanan keluarga Muslim di era digital dapat diperkokoh melalui 

lima pilar utama: fondasi spiritual yang kuat (akidah, ibadah, kesadaran tujuan 

hidup), kompetensi orangtua (pengetahuan Tarbiyatul Aulad, literasi digital, 

keterampilan komunikasi), praktik pengasuhan positif (keteladanan, pembiasaan, 

mediasi digital), hubungan keluarga yang kuat (bonding, kohesi, dukungan 

emosional), dan dukungan eksternal (komunitas, lembaga pendidikan, extended 

family). Integrasi nilai-nilai Islam dalam praktik pengasuhan konsisten dikaitkan 

dengan peningkatan ketahanan keluarga dan kemampuan beradaptasi dengan 

perubahan tanpa kehilangan identitas. Meskipun fondasi teoretis pola asuh Islami 

sudah kuat, penelitian empiris masih terbatas. Mayoritas studi bersifat kualitatif 

dengan sampel kecil, sehingga generalisasi temuan perlu dilakukan dengan hati-hati. 

Diperlukan lebih banyak studi kuantitatif dengan sampel besar, desain eksperimental 

dan longitudinal, pengembangan instrumen terstandar, serta penelitian tentang 

variabel moderator dan mediator efektivitas pola asuh Islami. 

 

 
Daftar Pustaka 

Abdillah, H., Pangastuti, R., & Erfansyah, N. F. (2025). Tarbiyah in the Digital Age : 
An Islamic Behavioral Framework for Reducing the Duration of Gadget Use 
in Preschoolers. 4(1), 199–213. 

Amaliati, S. (2020). Pendidikan Karakter Perspektif Abdullah Nashih Ulwan dalam 
Kitab Tarbiyatul Aulad Fil Islam dan Relevansinya Menjawab Problematika 
Anak di Era Milenial. 2(1), 34–47. 

Arlina, A., Siregar, E. R. S., Hasibuan, F., et al. (2023). At-Tadris : Journal of Islamic 
Education Peran Orangtua Dalam Menanamkan Nilai-Nilai Islam pada 
Anak di Era Digital At-Tadris : Journal of Islamic Education Sebagaimana 
hadis Rasulullah : 2(2), 139–149. https://doi.org/10.56672/attadris.v2i2.77 

Dwinandita, A. (2024). Islamic Child Parenting Practices and Muslim Family 
Resilience in Southeast Asia : A Systematic Literature Review. 10(2), 83–105. 

Faisal, N. F. (2025). Kaedah Pendidikan terhadap Anak-Anak Menurut Dr. Abdullah 
Nasih Ulwan. 3(1), 82–96. 

Farid, M., & Umam, K. (2024). Optimizing Parenting to Grow Early Childhood 
Character Through Islamic Education in the Digital Era. 8(6), 2033–2038. 
https://doi.org/10.31004/obsesi.v8i6.6319 

Hasanah, F. F. (2019). SHARENTING IN THE PERSPECTIVE OF ISLAMIC. 3(2), 42– 
50. 

Rahmawati, S. W. (2016). Holistic parenting to enhace children’s well being. 1967, 912– 
918. 

Soetari, E. (2017). Pendidikan Karakter dengan Pendidikan Anak untuk Membina 



Page 1172  

 
 
 
 

 
Akhlak Islami. 116–147. 

Subekti, G. K. H. dan M. Y. A. (2022). Penerapan Kitab Tarbiyah Al-Aulãd Fĩ Al- 
Islãmkarya Abdullah Nashih Ulwan Dalam Mendidik Anak Di Era Digital. 
03(02), 52–64. 

Ulfiyatin, A. (2020). Sistem Sfh ( School From Home ) Di Era Pandemi Covid-19 Dan 
Korelasinya Dengan Konsep Parenting Dalam Perspektif Al- Qur ’ An. 2(2), 
123–149. 

Ulwan, & Amaliati, S. (2020). Konsep Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam Abdullah Nashih 
Relevansinya Dengan Pendidikan Islam Untuk “ Kidz Jaman Now ” . II(2). 

Wahyuni, P., & Zainuddin, N. (2024). Journal of Islamic Education and Ethics 
Islamic Parenting Methods to Increase Resilience Capability in Foster 
Children at Bina Insani Orphanage , Moyudan , Sleman , Indonesia. 2(2), 
113–128. 

Yani, A., Khaeriyah, E., & Ulfah, M. (2017). Implementasi Islamic Parenting Dalam 
Membentuk Karakter Anak Usia Dini Di Ra At-Taqwa Kota Cirebon. 

Yulia Hairina. (2016). Prophetic Parenting Sebagai Model Pengasuhan Dalam 
Pembentukan Karakter (Akhlak) Anak. 4(1), 79–94. 

Yulianti, D. (2010). Pendidikan Anak Usia Dini. Global Media. 
Zalnur, M. (2024). Pembentukan kepribadian muslim anak di masa golden age 

melalui pendidikan profetik keluarga di era digital. 23(1), 130–140. 
https://doi.org/10.24014/af.v23i1. 


