L
2
1=
<
=
=
=4
S
-

e-ISSN: 2775-5037
p-ISSN: 2614-3917

=

4

Original Article

Tradisi Labuh Saji dalam Perspektif Sejarah Kemaritiman di
Palabuhan Ratu Sukabumi

Mochamad Dzikri Rivaldi®, Leli Yulifar>
t2Jniversitas Pendidikan Indonesia Bandung
Correspondence Author: dzikri.rivaldi@upi.edu™

Abstrak:

Tradisi Labuh Saji merupakan salah satu bentuk kearifan lokal masyarakat
pesisir Nusantara yang berkaitan erat dengan aktivitas kemaritiman.
Tradisi ini umumnya dilakukan oleh komunitas nelayan melalui ritual
simbolik berupa pelarungan sesaji ke laut sebagai ungkapan rasa syukur,
permohonan keselamatan, serta penghormatan terhadap kekuatan alam
laut. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji tradisi Labuh Saji dalam
perspektif sejarah kemaritiman Indonesia. Data penelitian dikumpulkan
melalui studi literatur terhadap buku, artikel jurnal ilmiah, laporan

Submited
Revised
Acceptance
Publish Online

FpR— penelit?an, d.an sgrr.lber-sumber sejarah yang relevan. .I)a’Ea yang c.lip.eroleh
-7 January 2026 kemudian dianalisis menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dan
- 30 January 2026 historis-interpretatif untuk menelusuri makna, fungsi, serta dinamika
+ 31 January 2026 tradisi Labuh Saji dalam berbagai periode sejarah. Hasil Kkajian

menunjukkan bahwa tradisi Labuh Saji tidak hanya merepresentasikan
sistem kepercayaan masyarakat maritim, tetapi juga mencerminkan
hubungan historis antara manusia, laut, dan struktur sosial-budaya
masyarakat pesisir sejak masa praaksara hingga periode Islam dan kolonial.
Selain itu, tradisi ini berperan sebagai mekanisme sosial dalam
memperkuat solidaritas komunitas serta membangun kesadaran ekologis
dalam pemanfaatan sumber daya laut. Dengan demikian, tradisi Labuh Saji
dapat dipahami sebagai bagian integral dari sejarah kemaritiman Indonesia
yang memperlihatkan kesinambungan dan adaptasi nilai-nilai budaya
maritim dari masa ke masa.

Kata Kuneci: Labuh Saji, Sejarah Kemaritiman, Budaya Pesisir, Tradisi
Maritim

Pendahuluan

Indonesia dikenal sebagai negara kepulauan terbesar di dunia dengan lebih
dari tujuh belas ribu pulau dan wilayah laut yang jauh lebih luas dibandingkan
daratannya. Kondisi geografis ini menjadikan laut sebagai ruang hidup utama yang

Page 1187 of 1201



membentuk pola ekonomi, sosial, budaya, dan historis masyarakat Nusantara sejak
masa praaksara. Dalam perspektif sejarah, laut tidak semata-mata berfungsi sebagai
jalur perdagangan dan pelayaran, tetapi juga sebagai ruang kultural dan simbolik
yang membentuk cara pandang masyarakat pesisir terhadap alam dan kehidupan
(Widodo et al., 2021). Oleh karena itu, sejarah kemaritiman Indonesia tidak dapat
dilepaskan dari praktik budaya, tradisi, dan ritual yang berkembang di komunitas
maritim.

Salah satu manifestasi penting dari budaya maritim tersebut adalah tradisi
Labuh Saji, yaitu ritual pelarungan sesaji ke laut yang dilakukan oleh masyarakat
pesisir, khususnya komunitas nelayan. Tradisi ini dikenal dengan berbagai istilah
lokal seperti larung sesaji, sedekah laut, atau petik laut, tergantung pada konteks
wilayah dan budaya setempat. Secara umum, Labuh Saji dipahami sebagai bentuk
ungkapan rasa syukur atas hasil laut, permohonan keselamatan dalam aktivitas
melaut, serta bentuk penghormatan terhadap kekuatan alam laut yang diyakini
memiliki dimensi spiritual. Dalam kajian antropologi maritim, ritual semacam ini
dipandang sebagai mekanisme simbolik yang menghubungkan manusia dengan
lingkungannya melalui sistem makna dan kepercayaan kolektif (Bavinck et al., 2022).

Meskipun praktik Labuh Saji masih dijalankan hingga saat ini, kajian sejarah
kemaritiman Indonesia cenderung menempatkan tradisi tersebut sebagai fenomena
folklor atau kebudayaan lokal semata. Fokus utama historiografi maritim selama ini
lebih banyak diarahkan pada dinamika perdagangan antarpulau, jaringan pelayaran
internasional, kolonialisme maritim, dan kekuatan politik negara di laut (Gibson et
al., 2020). Akibatnya, dimensi budaya dan ritual masyarakat pesisir sering kali
terpinggirkan, padahal tradisi-tradisi tersebut menyimpan informasi historis yang
penting mengenai relasi manusia dengan laut, struktur sosial masyarakat maritim,
serta kontinuitas nilai-nilai budaya dari masa ke masa.

Sejumlah penelitian internasional dalam lima tahun terakhir menunjukkan
adanya kecenderungan baru dalam studi maritim yang menempatkan budaya dan
kearifan lokal sebagai elemen penting dalam memahami sejarah dan keberlanjutan
masyarakat pesisir. Penelitian oleh Fabinyi et al. (2021) menegaskan bahwa ritual
maritim tradisional tidak hanya merefleksikan sistem kepercayaan lokal, tetapi juga
berperan dalam membangun tata kelola sosial dan ekologis masyarakat pesisir.
Sementara itu, studi oleh Islam et al. (2022) mengungkapkan bahwa praktik budaya
maritim tradisional di kawasan Asia Tenggara berkontribusi pada pembentukan
identitas kolektif dan adaptasi masyarakat terhadap risiko lingkungan laut. Penelitian
lain juga menekankan bahwa ritual laut memiliki fungsi historis dalam menjaga
keseimbangan sosial dan ekologi, sekaligus menjadi sarana transmisi pengetahuan
lintas generasi (Nash et al., 2023; Long et al., 2020).

Dalam konteks Indonesia, kajian mengenai Labuh Saji umumnya dilakukan
dari sudut pandang antropologi dan sosiologi budaya, dengan penekanan pada
makna simbolik dan fungsi ritual dalam kehidupan masyarakat nelayan. Namun,
kajian yang secara khusus menempatkan tradisi Labuh Saji dalam bingkai sejarah
kemaritiman masih relatif terbatas. Padahal, jika ditinjau secara historis, tradisi ini
memiliki akar yang panjang dan mengalami berbagai bentuk transformasi seiring
perubahan sistem kepercayaan, mulai dari animisme-dinamisme, pengaruh Hindu-
Buddha, Islamisasi, hingga interaksi dengan kekuasaan kolonial. Proses adaptasi ini
menunjukkan bahwa Labuh Saji bukan tradisi statis, melainkan praktik budaya yang
dinamis dan historis.

2
o=
1=
=
=
=
=
I
o

Page 1188 of 1201


./
.
.
.
.

Urgensi penelitian ini semakin kuat mengingat meningkatnya perhatian
global terhadap isu pelestarian budaya maritim dan keberlanjutan laut. Tradisi-
tradisi maritim lokal kini dipandang sebagai bagian dari warisan budaya takbenda
yang berpotensi mendukung pengelolaan laut berbasis masyarakat dan nilai-nilai
ekologis (UNESCO-related studies in Gibson et al., 2020). Dengan demikian,
mengkaji Labuh Saji dalam perspektif sejarah kemaritiman tidak hanya relevan
secara akademik, tetapi juga memiliki implikasi sosial dan budaya yang lebih luas.
Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mendeskripsikan
dan menganalisis tradisi Labuh Saji melalui pendekatan studi literatur dengan
menempatkannya dalam perspektif sejarah kemaritiman Indonesia. Fokus kajian
diarahkan pada pemahaman tradisi Labuh Saji sebagai produk historis yang
merefleksikan relasi manusia, laut, dan struktur sosial-budaya masyarakat pesisir
dari masa ke masa. Kebaruan (novelty) artikel ini terletak pada upaya
mengintegrasikan kajian budaya dan ritual Labuh Saji ke dalam kerangka
historiografi kemaritiman, sehingga tradisi ini tidak hanya dipahami sebagai praktik
ritual lokal, tetapi sebagai bagian integral dari sejarah maritim Indonesia yang
mencerminkan kesinambungan dan adaptasi nilai-nilai budaya maritim.

-
3
1=
<
=
o=
=]
=
O

Metode

Penelitian ini menggunakan metode studi literatur (library research) dengan
pendekatan kualitatif-deskriptif untuk mengkaji tradisi Labuh Saji dalam perspektif
sejarah kemaritiman Indonesia. Subjek penelitian dalam kajian ini bukan individu atau
komunitas secara langsung, melainkan kumpulan sumber tertulis (literature corpus)
yang merepresentasikan pengetahuan, pemikiran, dan hasil penelitian terdahulu
mengenai tradisi maritim, ritual masyarakat pesisir, serta sejarah budaya kemaritiman.
Pemilihan studi literatur sebagai desain penelitian didasarkan pada karakter topik yang
bersifat historis-kultural dan membutuhkan penelusuran makna, kesinambungan, serta
perubahan tradisi lintas periode waktu.

Desain penelitian disusun secara bertahap dan sistematis. Tahap pertama adalah
penentuan fokus kajian, yaitu tradisi Labuh Saji sebagai praktik budaya maritim yang
memiliki dimensi historis, sosial, dan simbolik. Selanjutnya dilakukan penelusuran
sumber data melalui basis data jurnal nasional dan internasional, repositori institusi
akademik, serta buku cetak dan digital. Sumber data yang digunakan meliputi buku
sejarah kemaritiman, antropologi maritim, artikel jurnal ilmiah, skripsi, tesis, disertasi,
laporan penelitian, serta sumber sejarah klasik dan kajian etnografi yang relevan dengan
topik penelitian.

Kriteria inklusi literatur dalam penelitian ini meliputi: (a) kajian yang membahas
tradisi maritim, ritual laut, atau budaya masyarakat pesisir; (b) penelitian dengan
pendekatan kualitatif, historis, atau etnografis; (c) publikasi dalam kurun waktu sepuluh
tahun terakhir, disertai penggunaan sumber klasik yang memiliki signifikansi historis
kuat; (d) studi yang memuat deskripsi praktik budaya serta makna simbolik ritual; dan
(e) kajian yang relevan dengan konteks sejarah dan kebudayaan maritim Indonesia.
Penetapan kriteria ini mengikuti prinsip seleksi sumber dalam penelitian kualitatif
sebagaimana disarankan oleh Riley (2024), bahwa kejelasan kriteria inklusi diperlukan
untuk menjaga fokus dan validitas analisis.

Tahap berikutnya adalah pengumpulan data, yang dilakukan dengan membaca
secara cermat setiap sumber terpilih dan mencatat informasi penting, seperti latar
geografis, periode sejarah, bentuk dan tahapan ritual, aktor yang terlibat, makna

Page 1189 of 1201


.

simbolik, serta dinamika perubahan tradisi. Data tersebut kemudian diorganisasikan ke
dalam kategori tematik agar memudahkan proses analisis lanjutan. Prosedur ini sejalan
dengan pendekatan penelitian budaya yang menempatkan teks sebagai representasi
praktik sosial dan sejarah yang harus dibaca secara kontekstual. Analisis data dilakukan
menggunakan teknik analisis kualitatif-deskriptif dan historis-interpretatif. Data yang
telah dikategorikan dianalisis dengan cara membandingkan temuan antar sumber,
mengidentifikasi pola kesinambungan dan perubahan, serta menafsirkan makna tradisi
Labuh Saji dalam konteks sejarah kemaritiman. Pendekatan historis digunakan untuk
menelusuri perkembangan tradisi dari masa praaksara hingga periode Islam dan
kolonial, sementara pendekatan antropologis digunakan untuk memahami fungsi sosial
dan simbolik tradisi dalam kehidupan masyarakat pesisir.

2
o=
1=
=
=
=
=
I
o

Penggunaan studi literatur sebagai metode utama didukung oleh penelitian
Rivaldi dan Yulifar mengenai Tradisi Adat Ciptagelar. Dalam kajiannya, Rivaldi dan
Yulifar menyatakan bahwa “pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka dan etnografi
memungkinkan peneliti memahami adat bukan hanya sebagai praktik ritual, tetapi
sebagai sistem nilai yang dibentuk oleh pengalaman sejarah komunitas” (Dzikri
Rivaldi & Yulifar, 2025). Selain itu, mereka juga menegaskan bahwa “analisis tradisi
adat perlu ditempatkan dalam konteks sosial dan historis agar tidak terjebak pada
deskripsi seremonial semata” (Dzikri Rivaldi & Yulifar, 2025). Kedua pernyataan
tersebut menjadi dasar metodologis dalam penelitian ini, khususnya dalam
menempatkan Labuh Saji sebagai praktik budaya yang memiliki dimensi historis dan
struktural.

Pendekatan serupa juga didukung oleh kajian Riley (2024) yang menekankan
bahwa penelitian kualitatif berbasis literatur harus mengedepankan kejelasan prosedur
pengumpulan dan analisis data agar interpretasi yang dihasilkan dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah (Riley, 2024). Oleh karena itu, penelitian ini
menerapkan triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan berbagai jenis literatur
dan sudut pandang penulis, guna meningkatkan keabsahan data dan menghindari bias
interpretasi tunggal. Dengan tahapan dan teknik analisis tersebut, metode penelitian ini
dirancang untuk menghasilkan pemahaman yang komprehensif mengenai tradisi Labuh
Saji sebagai bagian dari sejarah kemaritiman Indonesia, tanpa terlepas dari konteks
sosial, budaya, dan historis yang melingkupinya.

Pembahasan
Sub 1 Konsep Tradisi Labuh Saji dalam Budaya Maritim

Dalam konteks budaya maritim Nusantara, tradisi Labuh Saji merupakan salah
satu bentuk ritual laut yang mencerminkan hubungan simbolik dan kosmologis antara
manusia dan laut. Ritual ini tidak dapat dipahami semata-mata sebagai aktivitas
seremonial, melainkan sebagai praktik budaya yang lahir dari pengalaman historis
panjang masyarakat pesisir dalam berinteraksi dengan lingkungan laut. Dalam kerangka
ini, Labuh Saji dimaknai sebagai tindakan komunikatif yang bersifat simbolik, di mana
masyarakat pesisir menyampaikan ungkapan rasa syukur, harapan, dan permohonan
keselamatan kepada kekuatan alam yang diyakini bersemayam di laut. Laut, dalam
pandangan budaya maritim tradisional, bukan sekadar ruang fisik yang menyediakan
sumber daya ekonomi, tetapi merupakan entitas kosmik yang memiliki kekuatan
spiritual dan moral yang harus dihormati (Bavinck et al., 2022).

Pandangan sakral terhadap laut tersebut terbentuk melalui pengalaman kolektif

Page 1190 of 1201


.
.
.

masyarakat pesisir yang hidup dalam ketergantungan tinggi terhadap kondisi alam.
Ketidakpastian cuaca, perubahan musim, gelombang laut yang ganas, serta risiko
kecelakaan dan kematian dalam aktivitas melaut membentuk kesadaran bahwa laut
tidak sepenuhnya dapat dikendalikan oleh manusia. Kesadaran ini melahirkan sikap
hormat sekaligus waspada terhadap laut, yang kemudian diwujudkan dalam bentuk
ritual-ritual simbolik seperti Labuh Saji. Ritual tersebut berfungsi sebagai medium
untuk menegosiasikan hubungan antara manusia dan alam, sekaligus sebagai upaya
menjaga keseimbangan kosmologis agar aktivitas melaut dapat berlangsung dengan
aman dan berkelanjutan.

Dalam perspektif antropologi maritim, ritual laut seperti Labuh Saji dapat
dipahami sebagai mekanisme budaya yang berfungsi untuk mengurangi ketegangan
psikologis dan sosial akibat ketidakpastian alam. Melalui ritual, masyarakat pesisir
menstrukturkan pengalaman hidup mereka yang penuh risiko ke dalam sistem makna
yang dapat dipahami dan diwariskan. Dengan demikian, Labuh Saji tidak hanya
berfungsi sebagai ekspresi kepercayaan, tetapi juga sebagai strategi kultural untuk
menghadapi realitas kehidupan maritim yang keras dan penuh tantangan. Ritual ini
menjadi sarana untuk membangun rasa aman kolektif serta memperkuat keyakinan
bahwa manusia tidak sepenuhnya sendiri dalam menghadapi kekuatan alam.

e
=
T
<
=
5
S
o
o

Sesaji yang dilabuhkan ke laut biasanya terdiri atas hasil bumi, makanan
tradisional, hewan tertentu, bunga, serta benda-benda simbolik yang telah mengalami
proses pemaknaan secara kultural. Setiap unsur sesaji memiliki makna tersendiri yang
mencerminkan nilai-nilai budaya masyarakat pesisir. Hasil bumi dan makanan
tradisional melambangkan rasa syukur atas rezeki yang diperoleh, sementara bunga dan
benda-benda simbolik merepresentasikan kesucian, keindahan, serta penghormatan
terhadap kekuatan alam dan leluhur. Dalam beberapa komunitas, penggunaan hewan
tertentu dalam sesaji juga berkaitan dengan simbol pengorbanan dan penyerahan diri
manusia kepada kekuatan yang lebih besar dari dirinya.

Pemilihan waktu pelaksanaan ritual Labuh Saji umumnya disesuaikan dengan
kalender adat atau siklus alam tertentu, seperti pergantian musim melaut atau momen-
momen yang dianggap sakral. Lokasi pelarungan sesaji pun dipilih secara khusus,
biasanya di titik-titik laut yang diyakini memiliki makna simbolik atau historis. Tokoh
yang memimpin ritual, baik tokoh adat maupun tokoh agama, memiliki peran penting
sebagai mediator antara komunitas manusia dan kekuatan kosmik. Semua aspek
tersebut menunjukkan bahwa Labuh Saji dilaksanakan berdasarkan sistem pengetahuan
lokal yang kompleks dan diwariskan secara turun-temurun. Dengan demikian, tradisi ini
berfungsi sebagai sarana transmisi pengetahuan maritim tradisional antar generasi, baik
dalam bentuk nilai, norma, maupun praktik budaya.

Dalam kerangka budaya maritim, Labuh Saji juga berperan sebagai penanda
identitas kolektif masyarakat pesisir. Melalui pelaksanaan ritual ini, masyarakat
menegaskan keberadaan mereka sebagai komunitas maritim yang kehidupannya terikat
erat dengan laut. Identitas ini tidak hanya bersifat simbolik, tetapi juga memengaruhi
cara pandang masyarakat terhadap diri mereka sendiri dan lingkungannya. Ritual Labuh
Saji menjadi sarana untuk memperkuat rasa kebersamaan dan solidaritas sosial, karena
pelaksanaannya melibatkan partisipasi kolektif seluruh komunitas. Dengan berkumpul
dan terlibat dalam ritual yang sama, masyarakat memperbarui ikatan sosial dan
mempertegas nilai-nilai bersama yang menjadi fondasi kehidupan komunitas pesisir.

Lebih jauh, tradisi Labuh Saji juga berfungsi untuk membedakan identitas
masyarakat pesisir dari masyarakat agraris. Jika masyarakat agraris umumnya

Page 1191 of 1201



mengembangkan ritual yang berpusat pada tanah dan pertanian, masyarakat maritim
menempatkan laut sebagai pusat kehidupan kultural dan spiritual mereka. Perbedaan
orientasi ekologis ini tercermin dalam sistem kepercayaan, simbol, dan praktik ritual
yang berkembang di masing-masing komunitas. Dengan demikian, Labuh Saji dapat
dipahami sebagai bagian dari konstruksi identitas budaya maritim Nusantara yang khas
dan beragam (Widodo et al., 2021).

Dalam perspektif sejarah budaya, keberlangsungan tradisi Labuh Saji hingga
masa kini menunjukkan adanya kontinuitas nilai-nilai maritim yang diwariskan lintas
generasi. Meskipun mengalami berbagai bentuk adaptasi seiring perubahan sosial,
agama, dan politik, esensi ritual ini tetap bertahan sebagai ekspresi hubungan manusia
dan laut. Hal ini menegaskan bahwa budaya maritim Nusantara tidak bersifat statis,
melainkan dinamis dan mampu menyesuaikan diri dengan konteks zaman tanpa
kehilangan akar historisnya.

2
o=
1=
=
=
=
=
I
o

Dengan demikian, tradisi Labuh Saji tidak hanya dapat dipahami sebagai praktik
spiritual semata, tetapi juga sebagai fenomena budaya yang mencerminkan cara
masyarakat pesisir membangun relasi dengan alam, membentuk identitas kolektif, serta
mentransmisikan pengetahuan dan nilai-nilai maritim. Dalam konteks kajian sejarah
kemaritiman Indonesia, Labuh Saji menjadi bukti bahwa laut tidak hanya hadir sebagai
ruang ekonomi dan geopolitik, tetapi juga sebagai ruang simbolik yang membentuk cara
berpikir, bertindak, dan memaknai kehidupan masyarakat Nusantara.

Sub 2 Akar Historis Tradisi Labuh Saji

Jika ditinjau dari perspektif sejarah panjang Nusantara, tradisi Labuh Saji
memiliki akar yang sangat tua dan dapat dilacak hingga masa praaksara, ketika
masyarakat kepulauan masih sangat bergantung pada alam sebagai sumber utama
kehidupan. Pada fase awal perkembangan peradaban Nusantara ini, kehidupan
manusia sepenuhnya dipengaruhi oleh dinamika lingkungan alam, khususnya laut
sebagai ruang hidup, jalur mobilitas, dan sumber penghidupan. Ketergantungan
tersebut membentuk sistem pengetahuan dan kepercayaan yang menempatkan
alam sebagai pusat kehidupan kosmologis. Dalam konteks ini, sistem kepercayaan
animisme dan dinamisme menjadi kerangka utama dalam memahami relasi antara
manusia dan lingkungannya. Alam tidak dipersepsikan sebagai objek yang dapat
dieksploitasi secara bebas, melainkan sebagai entitas hidup yang memiliki
kehendak, roh, dan kekuatan gaib yang harus dihormati.

Laut, sebagai bagian integral dari lingkungan hidup masyarakat kepulauan,
dipahami secara ambivalen. Di satu sisi, laut memberikan sumber daya yang
melimpah, seperti ikan dan hasil laut lainnya, serta membuka ruang mobilitas
antarwilayah. Di sisi lain, laut juga menyimpan ancaman yang tidak terduga, seperti
badai, gelombang tinggi, arus kuat, dan makhluk laut yang dianggap berbahaya.
Ambivalensi ini membentuk cara pandang kosmologis masyarakat praaksara
terhadap laut sebagai ruang yang sakral sekaligus berbahaya. Oleh karena itu,
pelarungan sesaji ke laut dapat dipahami sebagai medium simbolik untuk
membangun relasi timbal balik antara manusia dan kekuatan alam, dengan tujuan
menciptakan  keseimbangan kosmis yang menjamin keselamatan dan
keberlangsungan hidup komunitas pesisir (Bellwood et al., 2020).

Dalam konteks masyarakat praaksara, ritual Labuh Saji juga berfungsi
sebagai strategi kultural untuk mengelola ketidakpastian ekologis. Ketergantungan

Page 1192 of 1201


.
.

tinggi terhadap laut yang sarat risiko mendorong masyarakat mengembangkan
mekanisme simbolik guna menjelaskan, menafsirkan, dan menegosiasikan
ancaman tersebut. Melalui ritual, masyarakat membangun kerangka makna yang
memungkinkan mereka memahami peristiwa alam sebagai bagian dari tatanan
kosmis, bukan sekadar fenomena acak. Sesaji yang dilabuhkan bukan hanya
persembahan material, melainkan sarana komunikasi simbolik yang merefleksikan
pengetahuan ekologis lokal, pengalaman empiris, serta etika penghormatan
terhadap alam. Selain itu, ritual Labuh Saji memperkuat kohesi sosial, karena
pelaksanaannya melibatkan partisipasi kolektif komunitas sebagai satu kesatuan,
sehingga menumbuhkan rasa solidaritas dan tanggung jawab bersama.

2
o=
1=
=
=
=
=
I
o

Memasuki periode Hindu-Buddha, tradisi Labuh Saji mengalami
transformasi signifikan melalui proses akulturasi dengan kosmologi India yang
lebih terstruktur dan hierarkis. Masuknya pengaruh Hindu-Buddha tidak serta-
merta menghapus sistem Kkepercayaan lokal, melainkan memperkaya dan
merekonstruksi makna ritual yang telah ada. Laut tidak lagi semata dipahami
sebagai ruang bersemayamnya roh-roh lokal, tetapi juga sebagai bagian integral
dari tatanan kosmos yang menghubungkan dunia manusia (mikrokosmos) dengan
alam semesta dan dunia dewa (makrokosmos). Dalam kerangka kosmologi ini,
keseimbangan alam dipandang sebagai syarat utama terciptanya keteraturan sosial
dan politik.

Pada masa ini, ritual pelarungan sesaji memperoleh legitimasi simbolik yang
lebih luas karena diposisikan sebagai upaya menjaga harmoni kosmis. Tradisi
Labuh Saji tidak hanya berfungsi dalam konteks lokal masyarakat pesisir, tetapi
juga terintegrasi ke dalam ideologi kekuasaan kerajaan, khususnya kerajaan-
kerajaan maritim yang menjadikan laut sebagai basis ekonomi, politik, dan militer.
Dalam konteks tersebut, laut tidak hanya dipandang sebagai ruang ekonomi, tetapi
juga sebagai simbol kekuasaan dan legitimasi politik. Praktik ritual laut sering kali
dilekatkan pada simbol-simbol religius dan upacara kerajaan, sehingga
memperkuat hubungan antara kekuasaan politik dan kosmologi religius (Lombard,
2005).

Di bawah pengaruh Hindu-Buddha, tradisi Labuh Saji mengalami perluasan
makna dan fungsi. Penguasa diposisikan sebagai mediator antara manusia, alam,
dan kekuatan supranatural, sehingga keterlibatan istana dalam ritual laut
memperkuat citra raja sebagai penjaga keseimbangan kosmos. Dengan demikian,
Labuh Saji pada periode ini mengandung dimensi politik, religius, dan ekologis
sekaligus. Ritual ini berfungsi sebagai instrumen ideologis yang menegaskan peran
penguasa dalam menjaga harmoni antara manusia dan alam, sekaligus memperkuat
legitimasi kekuasaan di wilayah maritim Nusantara (Sulistiyono et al., 2020).

Proses Islamisasi yang berlangsung sejak abad ke-13 membawa dinamika
baru dalam perkembangan tradisi Labuh Saji. Masuknya Islam ke Nusantara tidak
berlangsung melalui penaklukan militer, melainkan melalui jalur perdagangan,
dakwah, dan interaksi kultural. Dalam konteks ini, tradisi Labuh Saji tidak dihapus,
tetapi mengalami reinterpretasi makna dan simbol. Unsur-unsur kepercayaan lama
secara bertahap dipadukan dengan nilai-nilai Islam, seperti tauhid, doa kepada
Tuhan Yang Maha Esa, sedekah, dan ungkapan rasa syukur. Labuh Saji kemudian
lebih sering dimaknai sebagai sedekah laut atau bentuk syukur atas keselamatan
dan rezeki yang diperoleh dari laut.

Transformasi ini menunjukkan fleksibilitas budaya maritim Nusantara

Page 1193 of 1201


.
.
.

dalam merespons perubahan religius tanpa harus memutus kesinambungan tradisi
yang telah mengakar kuat dalam kehidupan masyarakat pesisir. Dalam konteks
Islamisasi, Labuh Saji juga berfungsi sebagai media dakwah kultural, di mana nilai-
nilai Islam disampaikan melalui simbol dan praktik yang telah dikenal oleh
masyarakat. Pendekatan ini memungkinkan terjadinya proses integrasi agama baru
secara damai dan berkelanjutan, serta menghindarkan konflik antara tradisi lokal
dan ajaran agama. Dengan demikian, tradisi Labuh Saji mencerminkan pola
keberagamaan masyarakat pesisir yang bersifat inklusif, adaptif, dan kontekstual
(Azra et al., 2021).

Pada masa kolonial, tradisi Labuh Saji menghadapi tantangan serius akibat
masuknya paradigma modern yang menekankan rasionalitas, eksploitasi sumber
daya, dan logika ekonomi kapitalistik. Pemerintah kolonial cenderung memandang
ritual-ritual tradisional sebagai praktik irasional yang tidak produktif dan tidak
sejalan dengan kepentingan ekonomi kolonial. Dalam beberapa kasus, praktik ritual
laut bahkan dianggap sebagai penghambat modernisasi dan eksploitasi sumber
daya laut. Namun demikian, Labuh Saji tetap bertahan di tingkat lokal sebagai
bagian dari identitas kultural masyarakat pesisir.

2
o=
1=
=
=
=
=
I
o

Keberlanjutan tradisi Labuh Saji pada masa kolonial dapat dibaca sebagai
bentuk resistensi kultural terhadap dominasi kolonial. Melalui ritual, masyarakat
pesisir mempertahankan cara pandang lokal terhadap laut sebagai ruang hidup
yang sakral dan bermakna, berbeda dengan pandangan kolonial yang melihat laut
semata-mata sebagai sumber daya ekonomi. Dengan demikian, Labuh Saji tidak
hanya berfungsi sebagai praktik budaya, tetapi juga sebagai simbol perlawanan
simbolik terhadap hegemoni kolonial dan upaya mempertahankan kedaulatan
kultural masyarakat pesisir (Gibson et al., 2020).

Memasuki era modern dan kontemporer, tradisi Labuh Saji terus
mengalami adaptasi seiring perubahan sosial, ekonomi, dan teknologi. Modernisasi,
urbanisasi, serta masuknya teknologi perikanan modern telah mengubah cara
masyarakat pesisir berinteraksi dengan laut. Meskipun demikian, esensi ritual
Labuh Saji sebagai ekspresi relasi harmonis antara manusia, laut, dan nilai spiritual
tetap terjaga. Beberapa unsur simbolik mungkin mengalami penyederhanaan atau
reinterpretasi, namun makna dasar ritual sebagai ungkapan syukur, permohonan
keselamatan, dan penghormatan terhadap alam tetap bertahan.

Keberlangsungan tradisi Labuh Saji hingga masa kini menegaskan daya
hidup budaya maritim Nusantara yang mampu bertransformasi tanpa kehilangan
akar historisnya. Tradisi ini menjadi cerminan kontinuitas sejarah dan identitas
kolektif masyarakat pesisir Indonesia dalam menghadapi dinamika zaman. Dengan
demikian, Labuh Saji tidak hanya merepresentasikan praktik ritual, tetapi juga
menjadi arsip hidup sejarah kemaritiman Nusantara yang merekam perubahan,
adaptasi, dan kesinambungan hubungan manusia dengan laut dari masa ke masa.

Sub 3 Labuh Saji dan Struktur Sosial Masyarakat Pesisir

Selain memiliki dimensi spiritual dan historis, tradisi Labuh Saji juga
memainkan peran yang sangat signifikan dalam pembentukan dan pemeliharaan
struktur sosial masyarakat pesisir. Ritual ini umumnya dilaksanakan secara kolektif
dan melibatkan berbagai lapisan masyarakat, mulai dari tokoh adat, pemimpin
agama, nelayan, perempuan pesisir, hingga warga komunitas secara luas.

Page 1194 of 1201


.
.

Keterlibatan lintas kelompok sosial tersebut menjadikan Labuh Saji sebagai ruang
pertemuan sosial yang bersifat inklusif, di mana setiap individu dan kelompok
memiliki peran simbolik maupun praktis. Partisipasi kolektif ini tidak hanya
memperkuat solidaritas sosial, tetapi juga menegaskan rasa kebersamaan dan
identitas kolektif sebagai komunitas maritim yang hidup berdampingan dengan laut
sebagai ruang penghidupan dan kebudayaan (Islam et al., 2022).

Dalam konteks kehidupan masyarakat pesisir yang sarat dengan risiko dan
ketidakpastian, solidaritas sosial berfungsi sebagai modal sosial yang sangat
penting. Aktivitas melaut selalu dihadapkan pada berbagai ancaman, seperti
perubahan cuaca ekstrem, kecelakaan laut, fluktuasi hasil tangkapan, hingga
tekanan ekonomi. Oleh karena itu, kerja sama, kepercayaan, dan jaringan sosial
yang kuat menjadi prasyarat utama bagi keberlangsungan hidup komunitas
nelayan. Melalui ritual Labuh Saji, nilai-nilai tersebut direproduksi secara simbolik
dan dipraktikkan secara nyata, misalnya melalui kerja gotong royong dalam
persiapan ritual, pembagian peran selama prosesi, serta perjamuan bersama setelah
ritual berlangsung. Dengan demikian, Labuh Saji tidak hanya berfungsi sebagai
ritual keagamaan, tetapi juga sebagai mekanisme sosial yang memperkuat kohesi
dan ketahanan sosial masyarakat pesisir (Béné et al., 2021).

2
o=
1=
=
=
=
=
I
o

Lebih lanjut, Labuh Saji juga berperan sebagai sarana peneguhan norma
dan nilai sosial yang mengatur kehidupan komunitas. Dalam ritual ini, nilai-nilai
seperti saling menghormati, kepatuhan terhadap adat, serta tanggung jawab
kolektif terhadap keselamatan bersama ditegaskan kembali. Melalui simbol-simbol
ritual dan narasi yang menyertainya, masyarakat pesisir merefleksikan hubungan
ideal antara manusia, laut, dan sesama anggota komunitas. Dengan cara ini, Labuh
Saji berfungsi sebagai medium transmisi nilai budaya lintas generasi, di mana
generasi muda belajar tentang etika maritim, kearifan lokal, dan pentingnya
kebersamaan dalam menghadapi kehidupan laut.

Labuh Saji juga dapat dipahami sebagai arena negosiasi sosial antara tradisi,
agama, dan kekuasaan. Dalam praktiknya, keterlibatan tokoh adat dan tokoh agama
dalam ritual ini mencerminkan struktur otoritas lokal serta pembagian peran sosial
yang telah terbentuk secara historis. Tokoh adat sering kali berperan sebagai
penjaga tradisi dan penafsir simbol-simbol ritual, sementara tokoh agama
memberikan legitimasi religius melalui doa dan narasi keagamaan. Interaksi antara
kedua otoritas ini menunjukkan adanya proses kompromi dan adaptasi yang terus
berlangsung, terutama dalam konteks perubahan sosial dan religius masyarakat
pesisir. Hal ini menegaskan bahwa Labuh Saji bukanlah tradisi yang statis,
melainkan praktik sosial yang dinamis dan selalu dinegosiasikan sesuai dengan
konteks zamannya (Rivaldi & Yulifar, 2025).

Dalam beberapa komunitas, pelaksanaan Labuh Saji juga melibatkan aktor-
aktor kekuasaan lokal, seperti aparat desa atau pemerintah daerah, terutama ketika
ritual tersebut dikemas sebagai agenda budaya atau pariwisata. Keterlibatan ini
memperlihatkan bagaimana tradisi Labuh Saji bertransformasi menjadi ruang
interaksi antara masyarakat lokal dan struktur kekuasaan yang lebih luas. Di satu
sisi, hal ini dapat memperkuat pengakuan terhadap identitas budaya masyarakat
pesisir, namun di sisi lain juga berpotensi menggeser makna ritual dari praktik
sakral menjadi komoditas budaya. Kondisi ini menunjukkan kompleksitas posisi
Labuh Saji dalam dinamika sosial kontemporer.

Dari perspektif sejarah kemaritiman, keberadaan ritual kolektif seperti

Page 1195 of 1201


.
.
.

Labuh Saji menegaskan bahwa masyarakat maritim Nusantara sejak lama telah
mengembangkan mekanisme sosial untuk mengelola kehidupan laut secara
bersama-sama. Tradisi ini menjadi bukti bahwa budaya maritim tidak hanya
dibangun melalui penguasaan teknologi pelayaran, sistem navigasi, atau jaringan
perdagangan, tetapi juga melalui sistem sosial, nilai-nilai kolektif, dan praktik
simbolik yang menopang kehidupan komunitas pesisir. Dengan demikian, Labuh
Saji dapat dipandang sebagai ekspresi kearifan sosial masyarakat maritim
Nusantara dalam membangun solidaritas, menjaga keseimbangan sosial, dan
mempertahankan identitas budaya di tengah dinamika perubahan sejarah.

2
o=
1=
=
=
=
=
I
o

Sub 4 Makna Ekologis dalam Tradisi Labuh Saji

Selain dimensi spiritual dan sosial, tradisi Labuh Saji juga mengandung
makna ekologis yang mendalam dan relevan dalam konteks pengelolaan lingkungan
maritim. Dalam berbagai praktik lokal, pelaksanaan ritual Labuh Saji kerap disertai
dengan seperangkat aturan adat, seperti larangan melaut pada periode tertentu,
pembatasan jenis alat tangkap, atau penentuan zona laut yang dianggap sakral dan
tidak boleh dieksploitasi secara bebas. Meskipun aturan-aturan tersebut tidak
dirumuskan dalam kerangka ilmiah modern, praktik ini secara substantif berfungsi
sebagai mekanisme pengelolaan sumber daya laut berbasis kearifan lokal yang telah
teruji oleh pengalaman historis panjang masyarakat pesisir (Johannes et al., 2021).

Larangan melaut yang menyertai ritual Labuh Saji memberikan ruang
ekologis bagi laut untuk melakukan proses regenerasi alami. Dengan berkurangnya
tekanan penangkapan ikan dalam periode tertentu, populasi biota laut memiliki
kesempatan untuk berkembang kembali, sementara ekosistem pesisir dapat
memulihkan keseimbangannya. Praktik semacam ini mencerminkan pengetahuan
ekologis tradisional masyarakat pesisir yang diperoleh melalui pengamatan jangka
panjang terhadap siklus alam, pola musim, dan dinamika sumber daya laut.
Pengetahuan ini kemudian dilembagakan dalam bentuk ritual dan norma adat agar
dapat dipatuhi secara kolektif oleh komunitas, sehingga efektivitasnya lebih
terjamin (Long et al., 2020).

Dalam perspektif ekologi budaya, ritual Labuh Saji dapat dipahami sebagai
bentuk konservasi tradisional yang terintegrasi secara organik ke dalam sistem
kepercayaan, struktur sosial, dan praktik budaya masyarakat. Dengan membungkus
aturan ekologis dalam simbol-simbol sakral, masyarakat menciptakan mekanisme
kepatuhan yang kuat tanpa harus mengandalkan sanksi formal. Sakralisasi laut dan
ritual pelarungan sesaji berfungsi sebagai pengingat moral bahwa laut bukan
sekadar sumber ekonomi, melainkan entitas hidup yang harus dihormati dan dijaga
keseimbangannya. Hal ini menunjukkan bahwa dimensi ekologis dalam Labuh Saji
tidak berdiri sendiri, melainkan saling terkait dengan dimensi spiritual dan sosial
yang telah mengakar kuat dalam kehidupan masyarakat pesisir.

Dari sudut pandang sejarah kemaritiman, makna ekologis Labuh Saji
memperlihatkan bahwa masyarakat Nusantara sejak lama tidak hanya berperan
sebagai pengguna dan pemanfaat sumber daya laut, tetapi juga sebagai penjaga
keberlanjutan lingkungan maritim. Kesadaran ekologis ini terbentuk melalui proses
historis yang panjang, di mana keberhasilan dan kegagalan dalam mengelola laut
memberikan pembelajaran kolektif bagi komunitas pesisir. Nilai-nilai tersebut
kemudian diwariskan lintas generasi melalui tradisi, mitos, dan ritual, sehingga
membentuk etika maritim tradisional yang menempatkan manusia sebagai bagian

Page 1196 of 1201


.
.

integral dari sistem ekologi laut, bukan sebagai penguasa mutlak atasnya (Fabinyi
et al., 2021).

Lebih jauh, Labuh Saji juga dapat dipandang sebagai medium edukasi
ekologis yang bersifat informal. Melalui keterlibatan generasi muda dalam ritual,
nilai-nilai tentang pembatasan eksploitasi, penghormatan terhadap alam, dan
tanggung jawab kolektif terhadap lingkungan laut ditanamkan sejak dini. Proses ini
memastikan keberlanjutan pengetahuan ekologis tradisional di tengah perubahan
sosial dan modernisasi. Dengan demikian, Labuh Saji berfungsi sebagai sarana
pewarisan pengetahuan lingkungan yang adaptif dan kontekstual, sekaligus
memperkuat kesadaran ekologis komunitas pesisir.

Dalam konteks modern yang ditandai oleh krisis lingkungan global,
degradasi ekosistem laut, dan eksploitasi sumber daya yang berlebihan, nilai-nilai
ekologis yang terkandung dalam tradisi Labuh Saji menjadi semakin relevan.
Tradisi ini menawarkan perspektif alternatif mengenai hubungan manusia dan laut
yang tidak semata-mata berorientasi pada eksploitasi ekonomi, tetapi menekankan
keseimbangan, keberlanjutan, dan tanggung jawab bersama. Prinsip-prinsip
tersebut sejalan dengan pendekatan pengelolaan sumber daya laut berkelanjutan
yang saat ini banyak didorong dalam wacana kebijakan lingkungan global.

2
o=
1=
=
=
=
=
I
o

Oleh karena itu, kajian sejarah kemaritiman terhadap tradisi Labuh Saji
tidak hanya berkontribusi pada pemahaman tentang praktik budaya masyarakat
pesisir di masa lalu, tetapi juga memiliki implikasi strategis bagi perumusan
kebijakan pengelolaan laut di masa depan. Dengan menggali dan merevitalisasi
kearifan lokal yang terkandung dalam tradisi ini, pengelolaan sumber daya laut
modern dapat diperkaya oleh perspektif historis dan kultural yang menempatkan
keberlanjutan ekologis sebagai nilai utama dalam kehidupan maritim Nusantara.

Kesimpulan

Berdasarkan kajian studi literatur yang telah dilakukan, tradisi Labuh Saji
dapat dipahami sebagai salah satu representasi penting dari sejarah kemaritiman
Indonesia yang merefleksikan hubungan historis, simbolik, dan praktis antara
manusia dan laut. Tradisi ini tidak hadir sebagai praktik budaya yang berdiri
sendiri, melainkan sebagai bagian dari sistem pengetahuan dan nilai yang terbentuk
melalui interaksi panjang masyarakat pesisir Nusantara dengan lingkungan
maritimnya. Dalam konteks ini, Labuh Saji menjadi bukti bahwa laut sejak lama
diposisikan bukan hanya sebagai ruang ekonomi atau jalur transportasi, tetapi juga
sebagai ruang budaya, spiritual, dan ekologis yang memiliki makna mendalam
dalam kehidupan masyarakat maritim.

Dari perspektif historis, Labuh Saji menunjukkan adanya kesinambungan
budaya yang kuat sejak masa praaksara hingga periode kontemporer. Pada masa
awal, ritual pelarungan sesaji merefleksikan sistem kepercayaan animisme dan
dinamisme yang memandang laut sebagai entitas hidup yang memiliki kekuatan
adikodrati. Seiring masuknya pengaruh Hindu-Buddha, tradisi ini mengalami
proses akulturasi dengan kosmologi India yang menempatkan laut sebagai bagian
dari tatanan kosmos dan simbol keseimbangan antara dunia manusia dan dunia
adikodrati. Proses Islamisasi selanjutnya tidak menghapus tradisi Labuh Saji,
melainkan mendorong reinterpretasi makna melalui integrasi nilai-nilai keislaman,
seperti rasa syukur, sedekah, dan doa kepada Tuhan Yang Maha Esa. Bahkan pada
masa kolonial dan modern, tradisi ini tetap bertahan meskipun menghadapi

Page 1197 of 1201


.
.

tekanan rasionalitas modern dan eksploitasi ekonomi, menunjukkan daya adaptasi
budaya maritim Nusantara yang tinggi.

Keberlanjutan tradisi Labuh Saji lintas periode sejarah tersebut menegaskan
bahwa budaya maritim Indonesia tidak bersifat statis, melainkan dinamis dan
kontekstual. Tradisi ini mampu menyesuaikan diri dengan perubahan sistem
kepercayaan, struktur kekuasaan, dan kondisi sosial-ekonomi tanpa kehilangan
makna dasarnya. Dalam hal ini, Labuh Saji mencerminkan pola adaptasi budaya
yang khas, di mana unsur-unsur lama dan baru bernegosiasi secara terus-menerus
untuk mempertahankan relevansi tradisi dalam kehidupan masyarakat pesisir. Pola
adaptasi ini menjadi karakter penting dari sejarah kemaritiman Indonesia yang
sering kali terabaikan dalam narasi sejarah arus utama.

Selain dimensi historis dan spiritual, kajian ini juga menunjukkan bahwa
tradisi Labuh Saji memiliki fungsi sosial yang signifikan. Ritual ini dilaksanakan
secara kolektif dan melibatkan berbagai lapisan masyarakat, sehingga berperan
sebagai ruang sosial yang memperkuat solidaritas, kohesi, dan identitas kolektif
komunitas pesisir. Dalam kehidupan masyarakat maritim yang penuh risiko dan
ketidakpastian, solidaritas sosial menjadi modal utama untuk bertahan hidup.
Melalui Labuh Saji, nilai-nilai kerja sama, kepercayaan, dan tanggung jawab kolektif
direproduksi dan dilembagakan secara simbolik. Dengan demikian, tradisi ini tidak
hanya menjadi ekspresi budaya, tetapi juga mekanisme sosial yang menopang
keberlangsungan komunitas maritim.

Lebih jauh, Labuh Saji juga berfungsi sebagai arena negosiasi antara tradisi,
agama, dan kekuasaan. Keterlibatan tokoh adat, tokoh agama, dan dalam konteks
tertentu aktor pemerintahan lokal, menunjukkan bahwa ritual ini terintegrasi dalam
struktur otoritas dan dinamika kekuasaan masyarakat pesisir. Tradisi ini sekaligus
menjadi medium legitimasi sosial dan sarana mempertahankan tatanan sosial yang
berlaku. Hal tersebut menegaskan bahwa Labuh Saji tidak bersifat netral, melainkan
sarat dengan makna sosial dan politik yang perlu dipahami secara kritis dalam
kajian sejarah kemaritiman.

Dimensi ekologis yang terkandung dalam tradisi Labuh Saji juga menjadi
temuan penting dalam kajian ini. Praktik-praktik seperti larangan melaut
sementara, pembatasan eksploitasi sumber daya laut, atau penetapan ruang laut
sakral menunjukkan adanya pengetahuan ekologis tradisional yang berkembang
dalam masyarakat pesisir. Meskipun tidak dirumuskan dalam kerangka ilmiah
modern, praktik ini secara substantif berfungsi sebagai mekanisme konservasi
berbasis kearifan lokal. Hal ini menegaskan bahwa masyarakat Nusantara sejak
lama telah mengembangkan etika maritim yang menempatkan manusia sebagai
bagian dari sistem ekologi laut, bukan sebagai penguasa mutlaknya. Kesadaran
ekologis ini terbentuk melalui pengalaman historis panjang dan diwariskan lintas
generasi melalui tradisi budaya seperti Labuh Saji.

Dalam konteks krisis lingkungan global dan degradasi ekosistem laut yang
semakin mengkhawatirkan, nilai-nilai ekologis dalam tradisi Labuh Saji menjadi
semakin relevan. Tradisi ini menawarkan perspektif alternatif tentang hubungan
manusia dan laut yang menekankan keseimbangan, keberlanjutan, dan tanggung
jawab kolektif. Oleh karena itu, kajian terhadap Labuh Saji tidak hanya penting
untuk memahami masa lalu, tetapi juga memiliki implikasi strategis bagi wacana
pengelolaan sumber daya laut di masa depan. Integrasi kearifan lokal dalam
kebijakan pengelolaan laut modern dapat memperkaya pendekatan teknokratis yang

2
5
=
=
w
=
&0
=
O

Page 1198 of 1201



selama ini cenderung mengabaikan dimensi budaya dan sosial.

Secara historiografis, kajian tradisi Labuh Saji juga mengandung implikasi
penting bagi penulisan sejarah kemaritiman Indonesia. Selama ini, sejarah maritim
sering kali didominasi oleh narasi ekonomi, perdagangan, pelayaran, dan politik
kekuasaan, sementara dimensi budaya dan simbolik masyarakat pesisir relatif
terpinggirkan. Padahal, tradisi seperti Labuh Saji menunjukkan bahwa identitas
maritim Indonesia dibentuk tidak hanya oleh aktivitas ekonomi dan relasi
kekuasaan, tetapi juga oleh sistem nilai, praktik ritual, dan kearifan lokal yang hidup
dalam komunitas pesisir. Dengan memasukkan tradisi budaya ke dalam kajian
sejarah kemaritiman, pemahaman tentang jati diri bangsa maritim Indonesia
menjadi lebih utuh dan berimbang.

Oleh karena itu, penelitian mengenai tradisi Labuh Saji perlu terus
dikembangkan melalui pendekatan interdisipliner yang menggabungkan sejarah,
antropologi, ekologi budaya, dan studi maritim. Pendekatan ini memungkinkan
tradisi Labuh Saji dipahami secara komprehensif, baik sebagai produk sejarah
maupun sebagai praktik sosial yang masih hidup dan terus bertransformasi.
Penelitian lanjutan juga penting untuk menggali variasi lokal tradisi Labuh Saji di
berbagai wilayah pesisir Nusantara, sehingga keragaman budaya maritim Indonesia
dapat terdokumentasi dengan lebih baik.

Sebagai penutup, tradisi Labuh Saji merupakan cermin dari kompleksitas
sejarah kemaritiman Indonesia yang mempertemukan dimensi spiritual, sosial,
ekologis, dan historis dalam satu praktik budaya. Tradisi ini menegaskan bahwa laut
bagi masyarakat Nusantara bukan sekadar ruang ekonomi, melainkan ruang hidup
yang sarat makna dan nilai. Dengan mengkaji dan merevitalisasi tradisi Labuh Saji
dalam penelitian sejarah kemaritiman, upaya membangun kembali kesadaran akan
identitas Indonesia sebagai bangsa maritim dapat dilakukan secara lebih reflektif,
kontekstual, dan berakar pada pengalaman historis masyarakat pesisir itu sendiri.

e
=
T
<
=
5
S
o
o

Saran

Berdasarkan hasil kajian ini, terdapat beberapa saran yang dapat diajukan.
Pertama, penelitian mengenai tradisi Labuh Saji perlu dikembangkan lebih lanjut
melalui studi lapangan yang mendalam (etnografi) di berbagai wilayah pesisir
Nusantara. Pendekatan ini penting untuk menangkap variasi lokal, praktik aktual,
serta perubahan makna tradisi Labuh Saji dalam konteks sosial dan budaya yang
berbeda. Dengan demikian, kajian sejarah kemaritiman tidak hanya bertumpu pada
sumber tertulis, tetapi juga memperkaya analisis melalui data empiris dan perspektif
masyarakat pelaku tradisi.

Kedua, penelitian selanjutnya disarankan menggunakan pendekatan
interdisipliner yang mengintegrasikan sejarah, antropologi, ekologi budaya, dan studi
kelautan. Pendekatan semacam ini memungkinkan tradisi Labuh Saji dipahami
secara lebih komprehensif, tidak hanya sebagai fenomena budaya, tetapi juga sebagai
sistem pengetahuan lokal yang berkontribusi pada pengelolaan sumber daya laut
berkelanjutan. Integrasi ini juga dapat memperkuat posisi kajian sejarah
kemaritiman dalam menjawab isu-isu kontemporer, seperti krisis lingkungan dan
keberlanjutan ekosistem laut.

Ketiga, kajian tentang tradisi Labuh Saji perlu dihubungkan secara lebih
eksplisit dengan wacana kebijakan maritim dan pendidikan sejarah. Nilai-nilai
kearifan lokal yang terkandung dalam tradisi ini dapat dijadikan sumber

Page 1199 of 1201



pembelajaran sejarah yang kontekstual, khususnya dalam memperkuat kesadaran
identitas maritim di kalangan generasi muda. Oleh karena itu, disarankan agar hasil
penelitian sejarah kemaritiman berbasis tradisi lokal dapat diintegrasikan ke dalam
kurikulum pendidikan dan program pelestarian budaya pesisir.

Keempat, pemerintah dan pemangku kepentingan di bidang kebudayaan dan
kelautan perlu memberikan perhatian yang lebih serius terhadap pelestarian tradisi
Labuh Saji. Upaya pelestarian sebaiknya tidak hanya berorientasi pada aspek
seremonial atau pariwisata, tetapi juga pada pemaknaan nilai-nilai filosofis, sosial,
dan ekologis yang terkandung di dalamnya. Dengan pendekatan yang sensitif
terhadap konteks budaya lokal, tradisi Labuh Saji dapat terus hidup dan berfungsi
sebagai bagian dari identitas serta kearifan maritim Indonesia.

=
o=
)
=
=
o=
&
=
o

Daftar Pustaka

Azra, A., Afandi, B., & Burhanuddin, J. (2021). Islamic maritime networks and
cultural continuity in Southeast Asia. Journal of Islamic Studies, 32(3),
345—362. https://doi.org/10.1093/jis/etabo21

Bavinck, M., Pellegrini, L., & Mostert, E. (2022). Conflicts over marine resources
and the role of culture in coastal societies. Maritime Studies, 21(2), 215—229.
https://doi.org/10.1007/s40152-022-00253-6

Bellwood, P., Dizon, E., & Pawlik, A. (2020). The archaeology of early maritime
societies in Island Southeast Asia. Antiquity, 94(375), 1-17.
https://doi.org/10.15184/aqy.2020.52

Béné, C., Newsham, A., Davies, M., Ulrichs, M., & Godfrey-Wood, R. (2021).
Resilience, poverty and development. Journal of International
Development, 33(2), 193—213. https://doi.org/10.1002/jid.3441

Fabinyi, M., Evans, L., & Foale, S. (2021). Social-ecological systems, social diversity,
and power: Insights from small-scale fisheries. Ecology and Society, 26(3),
1—14. https://doi.org/10.5751/ES-12429-260325

Gibson, T., Acciaioli, G., & Schrauwers, A. (2020). Authority and enterprise among
the peoples of South Sulawesi. Leiden: Brill.

Islam, M. M., Shamsuddoha, M., & Tanner, T. (2022). Social capital, livelihood
resilience, and coastal communities. Ocean & Coastal Management, 217,
106014. https://doi.org/10.1016/j.ocecoaman.2022.106014

Johannes, R. E., Freeman, M. M. R., & Hamilton, R. J. (2021). Ignore fishers’
knowledge and miss the boat. Fish and Fisheries, 22(2), 354—371.
https://doi.org/10.1111/faf.12520

Lombard, D. (2005). Nusa Jawa: Silang budaya. Jakarta: Gramedia.

Long, R. D., Charles, A., & Stephenson, R. L. (2020). Key principles of marine
ecosystem-based =~ management. @ Marine  Policy, 113, 103823.
https://doi.org/10.1016/j.marpol.2019.103823

Nash, K. L., Cvitanovic, C., Fulton, E. A., Halpern, B. S., Milner-Gulland, E. J.,
Watson, R. A., & Blanchard, J. L. (2023). Planetary boundaries for a blue
planet. Nature Ecology & Evolution, 7(2), 193—202.
https://doi.org/10.1038/s41559-022-01940-6

Rivaldi, M. D., & Yulifar, L. (2025). Tradition And Modernity: An Ethnographic
Study Of The Adaptation Of The Ciptagelar Traditional Village Community
In The Era Of Globalization: Tradisi Dan Modernitas: Kajian Etnografi
Terhadap Adaptasi Masyarakat Kampung Adat Ciptagelar Di Era

Page 1200 of 1201


https://doi.org/10.1093/jis/etab021
https://doi.org/10.1007/s40152-022-00253-6
https://doi.org/10.15184/aqy.2020.52
https://doi.org/10.1002/jid.3441
https://doi.org/10.5751/ES-12429-260325
https://doi.org/10.1016/j.ocecoaman.2022.106014
https://doi.org/10.1111/faf.12520
https://doi.org/10.1016/j.marpol.2019.103823
https://doi.org/10.1038/s41559-022-01940-6

Globalisasi. Santhet (Jurnal Sejarah Pendidikan Dan Humaniora), 9(3),
863-871.

Sulistiyono, S. T., Rochwulaningsih, Y., & Suyono, J. (2020). Maritime culture and
identity in Indonesian history. Journal of Marine and Island Cultures, 9(1),
1—12. https://doi.org/10.21463/jmic.2020.09.1.01

Widodo, J., Priyanto, H., & Kurniawan, A. (2021). Maritime cultural heritage and
identity formation in coastal Indonesia. Heritage & Society, 14(1), 56—72.
https://doi.org/10.1080/2159032X.2021.1875502.

=

L
S
t
=
=
=1 §
=
&)

Page 1201 of 1201


https://doi.org/10.21463/jmic.2020.09.1.01
https://doi.org/10.1080/2159032X.2021.1875502

